Wiener Stadt- und Landesbibliothek

69373 A

MA 9 - SD 25 - 24 - 828 - 128960 - 45

Wiener Stadt-Bibliothek

69373 A

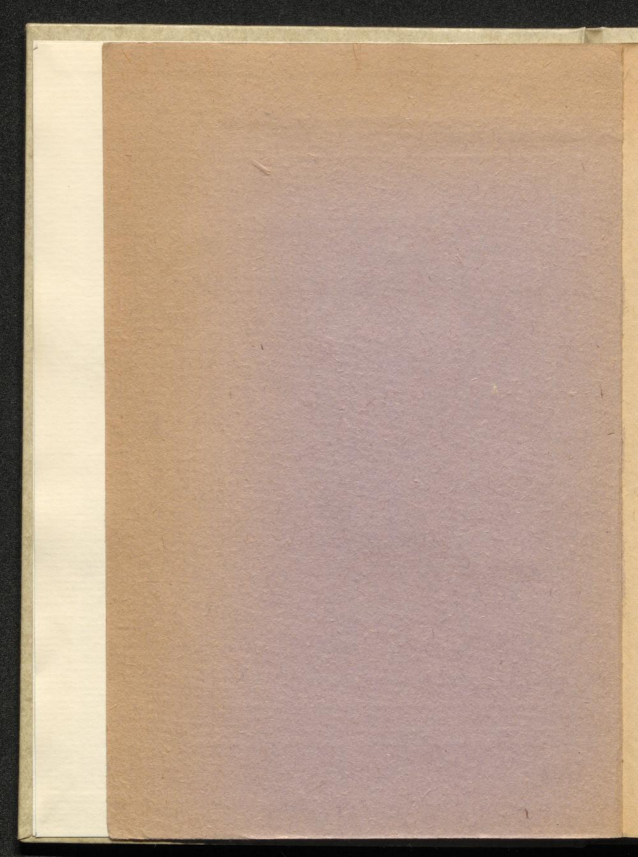


Allerlei Merkwürdigkeiten vom Wiener Stephansdom.



Bon Union Mailly.

3m Selbfiverlag des Berfaffers.



## Allerlei Merkwürdigkeiten

mou

# Wiener Stephansdom.

Von Anton Mailly.

**D00** 







a 69343 2.4.

Alle Rechte vorbehalten.



715 186957

Umschlagbild:

Der Baumeister am romanischen Portal zu St. Stephan. (Feberzeichnung von A. Lichal.)

#### Vorworf.

Mit der Herausgabe dieser bescheibenen archaeologischen Skizzen über die altehrwürdige Stephanskirche in Wien bezwecke ich das Interesse der Altertumsfreunde auf ein Forschungsgebiet hinzulenken, das bis

nun weniger berücksichtigt wurde.

Während in kunsthistorischer Hinsicht beachtenswerte Aublikationen erschienen sind, sind, mit Ausnahme bes romanischen Portalfrieses, rätselhafte Steinbilder, merkwürdige, and Sagenhafte grenzende Ueberlieferungen und selbst die Dombausagen einer kritischen Unterzuchung noch nicht unterzogen worden. Ich habe den Bersuch gewagt, die volkstümlichsten Kätsel des Stephansdomes zu deuten und hoffe, daß meine Studien Auregung zu weiteren archaeologischen Untersuchungen geben und damit eine Literatur bereichern werden, die sicherlich zu den interessanteilen der Altertumskunde und der Bauhütte von Sankt Stephan gehört.

Wien III./2., im Märg 1923.

Anton Mailly.



ATTENTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH A TELEVISION OF THE PERSON OF



#### Der Kegelichub.

Die angeblich kleinste Regelbahn ber Welt, die auf dem Turm zu St. Stephan in Wien gewesen sein soll, hat zu meiner leber= raschung überhaupt niemals bestanden. Sie lebt nur in der Ueberlieferung fort, wie ein liebliches Märchen aus alten Zeiten, wandert im roman= tischen Trab von Sagenbuch zu Sagenbuch und erfreut sich sogar eines historischen Beigeschmackes, ber aus ber Phantafie irgend eines Altwiener Chronisten entstanden sein durfte. Dabei ging die Entstehungs= ursache der Sage fast zur Gänze verloren, wie es immer geschieht, wenn über dem Alltag das Vergangene der Vergessenheit anheim fällt.

In alten Wiener Sagenbüchern wird erzählt, daß auf bem Stephansturm eine Regelplatte ober gar ein Regel eingemauert fei, und diefe Wahrzeichen werden mit Sagenbildern in Verbindung ge= bracht, nach benen Tod und Teufel vor Jahrhunderten bei Regelpartien ihre Opfer gesucht hatten. Nun forscht man auf bem alten Turme vergebens nach Blatte und Regel, und an maßgebenber Stelle ift darüber auch nichts näheres befannt. Gbenfo hat man feine Ahnung, in welcher Rammer bie "fleinfte Regelbahn ber Welt" gewesen fein foll. Im Dom zu Rageburg, wo ein ganges Regelspiel eingemauert sei, und zu St. Annaberg in Sachsen, wo ein Regel in der Kirchenwand fteden foll, burfte man bei einer tritifchen Rachichau vermutlich gang diefelbe Enttäuschung erleben. Damit foll aber das Regelspiel auf Kirchengalerien nicht in Abrede geftellt werben, ba biefe Sitte tatfach= lich bestanden hat und auch in Stichen verewigt erscheint.

Gin alte Sage berichtet, bag auf bem Stephansturm in Wien ein Türmer sich mit Regelschieben vergnügte und so kunstfertig darin war, daß er stets alle neun warf. Eines Tages erschien ihm ein alter Mann, er erschrack und verfehlte seinen Kunstschub. Aergerlich darüber, forberte er ben geheimnisvollen Alten gu einer Partie auf, mit ber Behauptung, daß diefer nicht alle neun schieben könne. Beim Aufstellen warf der Türmer den neunten Regel heimlich zum Fenster hinaus. Da rief ber als Greis erschienene Tod: "Oho, ich treffe alle neun, auch so ihrer nur acht sind!" und schob den Türmer als neunten tot zu Boben. Die Sage erzählt weiter, daß der Türmer nun allnächtlich als Gesbenst auf dem Turme erscheine und unter Klagen und Stöhnen den neunten Regel vergebens suche und dies solange tun muffe, bis feine Seele von ihren Qualen erlöft werbe. Es fanden fich beherzte Leute, die den Regelschub auf St. Stephan einführten und jedem Turm= besteiger wurde es zur Pflicht, für die arme Seele einen Schub zu machen. Selbst Raiser Josef II., den das Volk bekanntlich zum historischen

Zeugen allerlei merkwürdiger Greigniffe erwählt hat, hätte biefes

Christenwerk vollbracht.

In einer anderen Sage, von der übrigens zwei Fassungen vorliegen, kommt der Teufel ins Spiel. Da wird erzählt, daß ein Fremder einmal den Turm bestieg und mit dem Türmer Kegel schob. Er schob so vorzüglich, daß sein Bartner an dem Spiel keine rechte Freude mehr hatte. Da wünschte sich der Fremde den Teufel zum Spielgenossen, der auch zu ihrer lleberraschung erschien. Der Fremde faste Mut, und als er nun wieder auf den Schub alle neun Kegel getrossen hatte, forderte er den Teusel auf, dasselbe zu versuchen. Da vernahm man plötzlich ein mächtiges Donnerrollen und ein höllisches Lachen, wozu eine kreischende Stimme rief: "Ich habe zehn." Mitten unter den neun Kegeln lag der Spieler als Leiche. Seit der Zeit soll es üblich gewesen sein, daß die Spieler in gebengter Haltung von rückwärts, zwischen den Füßen durchsehend, nach vorne die Kugel warfen.

Die mit dieser angeblichen Kegelbahn eng verschmolzenen Sagen und legendären Zutaten beuten sehr darauf hin, daß sie in das Forschungsgebiet des im Mittelalter stark verbreitet gewesenen Laetarestegelns hineingehören. Den Wiener Kegelsagen liegen dieselben mythischen Berührungspunkte zu Grunde, die an die alten Volks- und religiösen Bräuche des Kegelns und der gesteinigten Gößendilder erinnern. Das vergleichende Studium, unterstützt durch historische Ueberlieserungen, durch Mythe und Sage, läßt diese Annahme plansibel erscheinen und den Beweis einer strikten Kelation liesert vor allem ganz besonders das alte Laetaresegeln zu Hildesheim.

Letzner erzählt in seiner Geschichte Karl bes Großen (Hist. Caroli magni, Hilbesheim 1603, c. 18) folgenden originellen Brauch, ber im Mittelalter daselhst zu Laetare eingehalten wurde: "Alle Jahre, am Samstag nach (wohl richtiger: vor) Laetare, kommt auf den kleinen Hilbesheimer Domhof ein Bauer, sonderlich dazu bestellt, und bringt mit sich zwei Hölzer (Baumstämme), jegliches ein Klaster lang, dazu zwei andere kleinere, kegelförmig zugespizte. Die beiden langen steckt er gegeneinander in die Erde, die Kegel obenauf. Alsbald versammeln sich allerlei Buben und wersen mit Steinen oder Stöcken die Kegel von den Klößen herab; andere sezen sie wieder auf und das Albwersen beginnt von neuem. Unter diesen Kegeln sind die heidnischen teussischen Götter zu verstehen, welche die christlich gewordenen Sachsen niedergeworfen haben . ."

In etwas anderer Fassung wird diese Volksbelustigung im Sagenbuch des preußischen Staates von Dr. J. C. Th. Graesse (Glogau 1871, II. S. 889) unter dem vielsagenden Titel: "Das Steinigen des Jupiter auf dem kleinen Domhofe in Hildesheim" mitgeteilt. Da heißt es, daß zum Andenken der abgeworfenen Irmensäule zu Hildesheim seit der Witte des 14. Jahrhunderis dis nach dem Jahre 1742 regelmäßig

jährlich am Sonnabend vor Laetare auf dem kleinen Domhofe folgendes Schauspiel abgehalten werde: "An diesem Tage erschien ein besonders dazu bestellter Bauer, der einen langen, hölzernen Klotz, ein Mann hoch, und ein ausgeschnitztes Stück Holz in Kegelgestalt mit sich brachte. Den großen Klotz stellte er auf die Erde und den kleinen, tegelförmigen obenauf. Dann kamen die Jungen zusammengelausen und dewarfen den Kegel, den sie als Götzen der alten Heiden ausgahen, dis er hinabsiel. Der Kegel wurde wieder aufgestellt, wie auch die Sachsen ihren niedergeworfenen Götzen oftmals wieder aufgerichtet haben, dis endlich alles in Stücke geworfen wurde. Der Kegel wurde Jupiter genannt. Beim Steinigen desselben wurde aber von den Schülern des ehemaligen Jesuitenkollegiums soviel Unfug getrieben, daß nicht selten schwere Berwundungen vorkamen. Im Jahre 1743 wurde dieser Brauch abgeschafft und die Holzlieferung des Bauers in eine Gelbrente, das sogenannte "Jupitergeld" (19 Gr. 4 Pfenn.) umgewandelt."

Bu bem Jupitergeld bemerkt Grinum in seiner Mythologie folgendes! "Unter den bäuerlichen Abgaben zu Hildesheim kommt dis auf unsere Zeit ein Jupitergeld vor. Das Dorf Grossen-Albermissen hatte jährlich 19 Groschen 4 Pfennige unter dieser Benennung an den Totengräber der Domkirche zu entrichten. Ein Lappermisser Bauer mußte jedes Jahr einen 4 Fuß hohen, fußdicken, achteckigen Klok, in einen Sack gesteckt, auf den Domhof bringen. Die Schüler bekleideten diesen Klok mit Mantel und Krone, griffen den nun sogenannten Jupiter erst von der einen, dann von der anderen Seite mit Steinwürfen an und verbrannten ihn dann zum Schluß." Grimm meint dazu, daß das Dorf Alpermissen sich vielleicht dei Einführung des Christentums durch seine Anhänglichkeit an den alten Glauben die

Strafe ber Abgabe zugezogen hat.1)

Der Kegelbrauch dürfte auf den Stiftshöfen des Mittelalters arose Verbreitung gefunden haben. Der um das Jahr 1530 verstorbene Mönch Joh. Lindner Tidianus beschreibt in seiner "Onomasticon" detitelten Schrift die Laetareseier zu Halberstadt, die nach Grimm dis in die Zeiten des Markgrafen Johann Albrecht fortbestand, wie folgt: "An Stelle des Abgott-Tempels, der zerstört wurde, erhaute man zu Gottes und St. Stephans Ehre eine Domkirche. Des zum Gedächtnis sollen daselbst die Domherren, jung und alt, auf Montag nach Laetare alle Jahre einen hölzernen Kegel anstatt des Abgottes aufstellen und allesamt darnach wersen." Dieser Bericht gibt auch ganz dentlich kund, daß der Kegel als Ersat des heidnischen Gottes Donnar angesehen wurde.

Aus den alten heidnischen Bolksbräuchen erklart es fich auch,

warum das Gögenbild gerade zu Laetare gesteinigt wurde.

<sup>1)</sup> Zu dem Klopbrauche mare der Klogabend bei den Morlaten zu Beihnacht zu erwähnen, dem besondere Berehrung gezollt wird. Dies weist auf einen uralten Kultbrauch hin, der sich in unveränderter Gestalt bis auf unsere Tage erhalten hat.

In alten Zeiten pflegte man zu Laetare den Kampf der Jahreszeiten dramatisch darzustellen. Als Winter wurde ein Strohmann oder eine Buppengestalt benützt, die teils ins Wasser getaucht, teils verbrannt wurden — ein Brauch, der noch heutigen Tags als Bolfsbelustigung fortlebt. Die Puppe repräsentierte den Winter oder den Tod, da im Winter die Natur erstirbt. Das Christentum versinnbildlichte mit der Puppe die heidnische Gottheit, die zwar dem neuen Glauben weichen mußte, aber als dämonische Macht fortwirft und in der winterlichen Jahreszeit ihre Herrschaft behauptet. So läßt sich wohl erklären, warum das Steinigen der Gögen und das Kegeln zu Laetare abgehalten wurde.

Intereffant ift es auch, hervorzuheben, daß die in der zweiten Sage erwähnte Begründung des Regelwurfes zwischen ben Füßen eine

muthifche Reminiszenz aus heibnischer Zeit enthält.

Diese historischen Neberkieferungen beweisen, daß der Kegel, dessentultischer Ursprung im Mythos der Gestirne zu suchen ist, als Gögenbild, als Irmensäule des Gottes Donnar (Thor), den man durch römischen Ginfluß in späterer Zeit auch Jupiter naunte, betrachtet wurde und seine Steinigung ganz denselben Zweck verfolgte, wie etwa jene der aufgestellten Götterbilder, z. B. der berühmten Benus zu Trier, der Tatermanus zu Wien und an anderen Orten. Die Relation Donnar-Kegel erklärt sich daraus, das der Kegel ein Attribut dieser Gottheit war, der zu Ehren die alten Germanen besonders seierliche Wettspiele veranstalteten. Die mittelalterlichen Domherren haben es ihnen nachgemacht und das Kegeln auf Kirchengalerien gepstegt und damit, neben der kultischen Absicht, wohl auch dem sportlichen Verzunägen gehuldigt. Es gibt alte Holzschnitte solcher Galeriekegeleien, zu denen auch die Damen der seinen Gesellschaft eingeladen wurden.

Die interessanten Berichte über ben kultischen Zweck des Kegelns auf Kirchhöfen und Galerien im Mittelalter bieten den klarsten Beleg zur Deutung der Ueberlieferung von der Platte und dem Kegel im Turmgemach zu St. Stephan in Wien und der damit verbundenen Wandersagen vom Tod und dem Teufel. Damit ist auch der angebliche Pflichtschub der Turmbesteiger erklärt, der auf die Steinigung des Gößenbildes hinweist. Im weiteren Sinne kann man hier die Seelenzettung ins Auge fassen, zu der die Sagen den änßeren Kahmen geben.

#### Grofeske Steinbilder.

Es ist eine ziemlich verbreitete, irrige Ansicht, daß die bizarren, humoristischen und grotesk-phantastischen Skulpturen an mittelalterlichen Kirchenbauten durchwegs als Spottbilder zu deuten sind, die von den Baulenten in boshafter Absicht ausgeführt wurden, damit die Geistlichsteit der öffentlichen Lächerlichkeit ausgesetzt sei. Die Steinmetzen, als

<sup>1)</sup> Bgl. D. henne-Am Rhyn. Deutsche Bolfsfage. Bien 1879. G. 42 ff.

Borläufer ber symbolischen Freimaurerei, seien Antichristen gewesen und hätten sich an diesen Satiren förmlich ergößt. Man hat derlei abstoßende Darstellungen unter die sogenannten maurerischen Wahrzeichen der Baukünstler eingereiht, und selbst bedeutende Maurereisorscher waren von der Richtigkeit dieser Meinung überzeugt. Aus den Ordnungen und anderen Aufzeichnungen der mittelalterlichen Bausozietäten erfährt man aber, daß ihre Lebensanschanung eine rein christliche war; die Andringung ausgesprochener spöttischer Zerrbilder gegen Papsitum und Kloster sindet ihre Begründung nicht allein in einer sittlich fritischen Tendenz der Bauleute, sondern in jener des ganzen Zeitalters überhaupt und war an Gesellschaft und Oertlichkeit gebunden, wie die gründliche Forschung nach dieser archaeologischen Richtung beweiskräftig ergeben hat.

So merkwürdig es erscheinen mag, an Rirchen groteste Figuren, allerlei Ungeheuer, Drachen, Unholde und Phantome zu fehen, die die verzerrtesten Grimmassen schneiden, so einleuchtend erscheint dies alles, wenn man die Kulturgeschichte des Mittelalters kennt. Es waren Steinbilder, die im Geifte der Zeit geschaffen wurden und für dieselbe auch ihre inhaltsvolle Bedeutung hatten. Die Gotif besonders charatteristert sich in der plastischen Ausschmückungskunft äußerst vielseitig und diese Bielseitigkeit hat auch durch verschiedene Anregungen, die der Zeitgeist geschaffen hat, zum Vorstellungskreis der monströsen Gebilde geführt, die diese Stilart mit eigenartiger Grazie verträgt. Die merkwürdigften Erscheinungen bringen das Geheimnisvolle, das Beifterhafte, das jeder gotischen Kathedrale schon durch die düstere und doch himmelanstrebende Bauart bedingt erscheint, besonders padend jum Ausdruck, und man muß zugeben, daß ihre Erbauer mit Geschick und Geschmack selbst das bizarrste Figurative anzubringen verstanden, wo es im architektonischen Gefüge auch vorteilhaft zur Geltung kommt. Das ift bas Bewunderungswerte in ber Gotit, daß fie trot einer berschwenderischen bildnerischen Phantasterei nicht an Ueberladung leidet und in der Ausführung so vollendet dasteht.

In den Regionen der Strebepfeiler, der Galerien, der Schwidbogen und Wimperge, in den Nischen und Bögen der Portale, an Konsolen und Pfeilern strecken und recken sich Phantasiegestalten oder sie lugen aus zierlichem Maßwert der Friese geheimnisvoll hervor. Man schildert sie immer, wie wenn sie unter dem Drucke der Dächer, der Fialen und Bögen gekrümmt hervorkriechen und förmlich "unter der heiligen Last" erdrückt würden und will damit auch ihre Daseinsberechtigung erklären. Besonders grotesk wirken sene Steinbilder, die als Wasserspeier am Langhaus, Chordau und an den Türmen der Kirche dienen und über die Wöldung des Gesimses in die Lust ragend, wie drohende Fingerzeichen weithin sichtbar sind.

Die grotesken Tierbilder als Wasserspeier oder als Portalaus= schmückungen, die zum Teil als Satiren aufgefaßt werden, entstanden unter dem Eindrucke der im Mittelalter beliedten Tierbücher, der Bestiarien, des Physiologus und der heiligen Bücher überhaupt. Dazu gesellten sich die Typologien, die ziemlich reiche christliche Symbolis, die beliedten Betrachtungen über die Bergänglichseit der Zeit (Uhrsymbolis, Monatsbilder, Tierkreise, Menschenalter usw.), historischemythologische Vorstellungen von ippischer Bedeutung und Anpassung und nicht zulezt eine reiche Anzahl antiker, plastischer Bordilder, insbesondere für die beliedte Darstellung der Dämonenwelt. Das Studium dieser religiös-wissenschaftlichen Behelse gab genug Anregung zur Schaffung der grotesken Bilderreihen, die alle in sungemäßer Weise gestaltet wurden, einer Kunst, die förmlich auf der Gasse predigte.

Biele unter ihnen gehören zum großen Zyklus der sogenannten "Moralitäten" (allegorische Schauspiele) der Possen mit satirischer Tendenz (farces, sotises) und sind als Warnungsbilder aufzufassen, die das Volk und selbst den geistlichen Stand dahin belehren sollen, wie man im Ledenswandel nicht sein soll. An diesen schenklichen, verzerrten Tierbildern, die Gewalt, List, Heuchelei, Schlauheit, Hinterhältigkeit, Trägheit, Stumpssinn und allerlei andere Laster versinnbildlichen, erstänterte man im Wittelalter die Sünden, die niedrigsten tierischen

Inftintte, bie bes Menfchen Natur bedrohen und verrohen.

Die archaelogische Forschung hat versucht, einen inneren Zustammenhang von derlei dekorativen Darstellungen von Pfeilern und Gesimsen aussindig zu machen, und man hat erkannt, daß an manchen Kirchenbauten öftlich die Sünde und westlich die Buße, das Heil und die Errettung vom Bösen in einem Zyklus vorgeführt werden. Dieskäme also für die Plastik einer Westsassen und des Chores in Betracht; für die Blastik der Gesimse und Pfeiler, für die Wasserspeier

im besonderen, erscheint diese Annahme nicht haltbar.

Sin Annbgang um die Stephansfirche in Wien gibt aufmunternde Anregung, die absonderliche Plastik einer gotischen Kirche zu studieren. Hoch oben am Gesins der Kirche, auf beiden Seiten der Pfeiler, erblickt man die Wasserspeier in ihren abentenerlichen Formen. Sie ruhen auf Konsolen mit siguralem Schmuck, Franen und Männer darstellend. Die monftrösen Gestalten gleichen im Großen und Ganzen jenen anderer gotischer Kirchen und wurden als Vorbilder für die später erschienenen Hegen- und Janderbilder (XVI. und XVII. Jahrhundert) verwendet. Die berühmtesten Wasserspeier und Zerrsiguren sind an der Mötre-Dame Kirche in Paris zu sehen; ihre Wiener Gbenbilder dessitzen jedoch an Originalität auch ihren künstlerischen Wert. Die moderne Gotik des XIX. Jahrhunderts hat übrigens alle diese Gestalten als

<sup>1)</sup> Bergl. u. and. Dr. G. Heiber. "Die roman Kirche zu Schöngrabern". Wien 1855, S. 111 ff., ders. Physiologus nach einer Handschrift d 11. Jahrhd. Bien 1851, Dr. H. Ditte. "Handbuch d. kirchl. Kunst-Archaeologie". Leipzig 1883, l., 434 ff., J. Kreusei. "Der christliche Kirchenbau". Bonn 1851, II., 1 ff., F. Piper. "Whthologie d. christl. Kunst." Weimar 1847.

Vorbilber benutt. Man findet sie in Wien am Rathaus und an ber schönen Votivkirche reichlich vertreten.

Soweit man vom Kirchenplatz aus unterscheiden kann, entdeckt man bei St. Stephan in Wien folgende originell stillssierte, ins Frazen- und Dämonenhaste verzerrte Tierbilder: Löwen, Drachen, Walstische, Nilpferde, Böcke, Ochsen, Wölfe, Füchse, Hube, Abler, sowie menschliche Schensale mit grinsenden Gesichtern. Ihre Deutung geben uns, wie erwähnt, die Bestiarien. Es sind jene charakteristischen Gigenschaften der Tiere, die man zum Teil aus den mittelalterlichen Tierscheln kennt. Manche Tiergestalten, wie Drachen, Löwen, mitunter auch Hunde usw., verkörpern Dämonen, die mit ihren weit offenen Rachen und den hervorstehenden Zähnen besonders unheimlich auf den Beschaner wirken.

Zwischen biefen planlog eingereihten Steinbilbern bemerkt man unter anderen einen Dann mit einem Buche als Wafferspeier, bermutlich einen Glaubengapoftel, ber belehrend einwirft. Dann erblickt man vertierte Menschengestalten in braftisch speiender Stellung, Die als phantastische Ausgeburt willfürlich spielender Künftlerlaunen gu erklären find, mas insoweit nicht überraschen barf, als bie Gotif einen großen Reiz zur fünftlerischen Entartung geboten hat. An anderen gotischen Rathebralen prangten und prangen noch berbere Borftellungen, die man schlechtweg als Wahrzeichen ber Bauleute zu bezeichnen pflegt. In Wirklichkeit find es Berrbilder, Die in Gegenden entstanden find, wo man ben Unwillen über bas Walten bes papftlichen Stuhles befonders jum Ausbrud bringen wollte. Es ift eine irrige Annahme, bag alle diese Spottbilber nur von reformatorisch gefinnten Kirchengemeinden im 15. Jahrhundert inspiriert murden; man hat genügende Beweife, daß derlei Skulpturen selbst in streng katholischen Gegenden lange por der Reformation mit Einwilligung und Unterstützung der Geiftlichkeit und der Kirchenpatrone ausgeführt wurden, wie es unter andern in Strafburg, Erfurt, Wien ufw. ber Fall ift.

Die Entstehung vieler dieser Bilder läßt sich historisch nachweisen und sie enthüllt den kirchlichen Unfug mit Ablässen, der Lotterwirtschaft des Papstumes und eines großen Teiles der Geistlichkeit, sowie die große Unsittlichkeit, die in vielen mittelalterlichen Alöstern herrschte. Bekannt sind ja die unschönen Mönchs- und Konnendarstellungen, die schlüpfrigen Weibteufelbilder und ähnliches mehr! Bekannt sind jene Spottbilder, wo der Fuchs die Kolle des "pfissen Pfassen" spielt und den Hühnern und anderen Tieren predigt, die Messe lieft usw. Diese Art Tierbilder gelten als mahnender Wink für jene Priester, die es wie der Fuchs machen wollen und damit Gott und die Welt betrügen. Durch die Ausselnung solcher Bilder vor den Augen der Gländigen wollte man die öffentliche Meinung ehrlich zum Zeugen und Richter anrusen, wenn der Papst, Bischöse, Priester, Mönche und

Nonnen vom rechten Pfad abwichen, was im Mittelalter nicht selten der Fall war und ja schließlich zu allerlei reformatorischen Bewegungen die erste Beranlassung gegeben hat. Diese Bilder waren als stumme Prediger für die Zeit geschaffen und geben der Wahrheit ein Necht, das heute noch als Muster dienen könnte. Was machen wir aber bei der Betrachtung solcher Spottbilder? Wir verdrehen den eigentlichen Sinn der Darstellung und betrachten diese Plastiken als ultige Narreteien, als Spottbilder zum Schaden der Kirche. Sie wurden gründlich mißverstanden, und die Folge davon war, daß die originellsten leider vernichtet wurden.

Unter diesem Gesichtspunkte betrachtet, wird man die beliebt gewesenen Hostienmühlen verstehen. Sie sind mit dem vom Papste noch um die Wende des 16. Jahrhundertes getriebenen Ablaßhandel in Jusammenshang zu bringen. Ebenso charakterisieren bestimmte Bilder das zügellose Klosterleben. Die schmuzigen Spottbilder auf das Judentum sind archaeologische Belege der im Mittelalter fanatisch geführten Judenverfolgungen. Gegenreformatorische Wahrzeichen sind äußerst selten zu sinden. An einem Passionsbilde aus dem Jahre 1580 an der alten Sakristei des Stephansdomes in Wien ist Luther als Mönch unter

den Juden verewigt, die Jesus beschimpfen.

Ginen gelungenen Eindruck macht der Einfall, Frauengestalten an Stelle der Speier anzubringen, die im Begriffe sind, aus ihren Krügen Wasser zu gießen. Hier liegt die Symbolik in der Darstellung. Bei St. Stephan sind drei solcher Wassergießerinnen zu sehen. An Stellen, wo die mit Maßwerk geschmäckten Giebel zusammentressen, hocken schalkartige Figuren, die sich als Friesbilder in anderer Kostümierung wiederholen. An einem Gesimskries däucht mich, einen Mann zu sehen, der eine Doppeltrommel vor sich hat. Sine andere Figur hält ein Inschriftband vor sich, eine dritte wieder hält die Hand am Bart (eine ähnliche ist im Kapitälfries des Riesentores angebracht, stammt aber aus älterer Zeit) und hat auch ein Inschriftband. Auch ein Werkmeister hat sich in dieser bunten Gesellschaft verewigt.

Interessant sind die bereits erwähnten Narrenfiguren mit Schellenfappen, mit langen Ohren und pfiffigen Bliden. Man könnte berlei satirische Bilder vielleicht mit den Narrenfesten des Mittelalters in Nelation bringen. An diesen Belustigungen war die niedere Geistlichkeit vielfach direkt beteiligt. Welch große Verirrungen in Kirche und Kloster vor sich gingen, genügt zu bemerken, daß die Eselfeste zu Ehren des Esels gesetert wurden, auf dem Issus nach Jerusalem einzog, wobet ein Esel in geistliches Gewand gestecht wurde. Noch viel ärgere Possen wurden dei den Narrenfesten veranstaltet, wo man sich nicht scheute, für derlei Zwecke selbst Kirchenräume zu entwürdigen.

Die berühmte Kanzel von St. Stephan, über beren eigentlichen Schöpfer man noch immer im Zweifel ist, besitzt auch ein archaeologi=

sches Rätsel.<sup>1)</sup> Ihre Treppe biegt sich im Halbkreis um den Pfeiler und in ihrem reichen Geländer wechseln durchbrochene Drei- und Vierpässe mit einander ab. Auf der Deckplatte des Geländers gewahrt man gar merkwürdiges Getier auf- und abkriechen. Die Frage, was diese Tiere auf einer Kanzel zu bedeuten hätten, ist die nun noch nicht

gelöft worben.

Betrachtet man diese Darstellungen genauer, so erkennt man, daß es Frösche und Sidechsen sind, die in feindlicher Stellung zu einander stehen, wobei die Frösche die Berfolgten und Besiegten sind. Man sieht unter anderen, wie ein Frosch von zwei Eidechsen angebissen wird, dann wieder wie zwei Sidechsen mit offenem Rachen einer Aröte entgegenkriechen; Frösche kriechen hinauf und hinad in einer Aussührung, die auf Berwirrung und Flucht hindeuten läßt, während die Sidechsen den Sindrunk geben, als ob sie den Weg hinauf zur Kanzel von ihren Feinden sändern wollen. Der Seelenzustand der Tiere kommt bildlich meisterhaft zum Ausdruck und man muß die Leistung des Künstlers geradezu bestannen, der es verstanden hat, diese Darstellungen so ledendig auszussühren.

Im Mittelalter wurden sowohl der Frosch als die Aröte zu den bämonischen Tieren gerechnet; für eine Kanzel kommt aber symbolisch der Frosch weit eher in Betracht, weshalb man für die Deutung bei St. Stephan auch dieses Tier näher in Berücksichtigung ziehen muß. Der Frosch war eine der ägyptischen Plagen und wird als solche auch im zweiten Buche Mosis (8) erwähnt. In der Apokalypse (16. Kap. 13) wird der Frosch als unreiner Geist der das Dogma störenden Irrlehrer genannt. Der heilige Augustinus verglich das Gequacke mit jenem der Ketzer und Philosophen, die gegen die Lehren der Kirche predigten. Auch in der Legende vieler Heiligen wird berichtet, daß das heilige Wort die Frösche schweigen und verschwinden machte.

Die Eidechse wurde mit Rücksicht, daß sie gerne in der Sonne sitt, als Sinnbild des Lichtes bestimmt und wurde im Mittelalter symbolisch besonders als Zierde von kirchlichen Gegenständen (Leuchter usw.) gerne benütt.<sup>2)</sup> Oft trifft man das Tier auch als plastischen Schmuck von Chören (Kloster Maulbronn, Egolsheim usw.) und

Kanzeln sowie Treppengeländern (Ulmer Münfter).

Hat man die richtige Symbolik der Eidechse und des Frosches erkannt, so ist die Deutung der Darstellung an der Kanzel von St. Stephan schon gegeben. Die nach Licht sehnsüchtigen Seelen verjagen die Feinde der Kirche, ein Gedanke, der am Geländer einer Kanzel, von der das Wort Cottes verkündet wird, bildlich besonders treffend

1) Entstanden um 1510. Bgl. Hans Tiege. "Wien". (Berühmte Kunftstätten, Bb. 67) Leipzig 1918, S. 88 ff.

<sup>2)</sup> Wie der Löwe, der Hund und viele andere Tiere, so hat die Eidechse auch eine zweisache Deutung u. zw. als guter und böser Geift. Für unsere Darstellung ift die Eidechse zweisellos als guter Geift zu betrachten.

zum Ausdruck kommt. Man sieht hier, wie der Kampf besteht, die dämonischen Gestalten, die Ketzer, die Feinde der Kirche zu versagen, wie diese bösen Mächte es versuchen, die Heilslehre zu verhindern und wie anderseits die reinen Seelen diese vergeblichen Versuche zu unterdrücken bestrebt sind. Daher kriechen am Geländer dei St. Stephan die Frösche hinauf und dann wieder hinunter, weil sie von den Eidechsen versagt werden und im Kampse diesen auch unterliegen. Das ist das große Geheimnis der merkwürdigen Darstellung an der schönsten gotischen Kanzel der Welt.

#### Der Heiland am Westportal.

(Ein Deutungsversuch.)

Der ben geheimen Lehren ber mittelalterlichen Banbrüberschaften wesentlich nahestehende Gnostizismus mag die Bausozietäten augeregt haben, bestimmte geheime Einrichtungen ihrer freien Gemeinde an den von ihnen erbauten Gotteshäusern, Abteien und profanen Monumentalbauten symbolisch zu verewigen. Diese Motive entdeckt man gewöhnlich an Skulpturen, welche in der Sprache der Bauleute "Wahrzeichen" genannt werden, zu denen man ganz irrigerweise auch die grotesken Darstellungen rechnet, die in das Gebiet der Moralitäten, der Bestiarien usw. gehören.<sup>1)</sup> Die Bauleute waren vorzugsweise der strebt, damit wichtige Momente aus dem Aufnahmerituale, ihre Werfzeuge, grundlegende geometrische Figuren, ihre eigenen geheimen Religionsbegriffe, die, wenn auch frei, doch immer rein christlich waren, bildlichsspubolisch festzuhalten.

Die meisten echten Wahrzeichen findet man an den vielen Denkmälern von Baumeistern. Ein bekanntes Wahrzeichen sind die beiden Säulen J und B im Würzburger Dom, das sich an vielen Kirchenportalen wiederholt, entweder als Abam und Eva oder als Wann und Weib, Bilder, die auf die beiden Prinzipien in der Natur hinweisen und deren Ursprung in der Aufstellung der beiden ehernen

Säulen bor bem Tempel bon Jerufalem gu fuchen ift.

Ein Wahrzeichen der Bauleute dürfte auch die Heilandsstulptur im Thmpanon des Riesentores der Stephanktirche sein. Christus ist hier, auf einem Regendogen sizend, segnend dargestellt, mit dem Buche des Lebens, der Wahrheit und Weisheit in der Linken, und wird in einer Mandorla von zwei Engeln gehalten. Was diese Stulptur von anderen gleichzeitigen Werken unterscheidet, ist, daß der Heiland sein linkes Knie entblößt zeigt.

Wiederholt ist die Frage aufgeworfen worden, warum der Heiland das linke Knie entblößt hat. 2) Den Kunsthistorikern ist diese

<sup>1)</sup> Bergl. Groteske Steinbilder. 2) Auch der bekannte Archäologe Melly hat in seinem Werke über das Westportal von St. Stephan (Wien 1850) diese Frage offen gelassen.

absonderliche Darstellung auch besonders aufgefallen. Dabei haben sie festgestellt, daß in der älteren Bamberger Schule das Durchbilden der Aniescheibe mehrmals vorkommt, und Böge (Reperorium für Aunstw. 24. Bd., S. 274) fügt hinzu: "Einer solchen Kunst steckt, sollte ich meinen, bei allem Schwulst doch die Sehnsucht zum Nackten schon im Blute", mit welcher Erklärung für sie die Frage als gelöst erscheint.

Dr. Frang Ottmann versucht in seinem intereffanten Auffate "Die romanischen Stulpturen. am Riefentor ber Wiener Stephansfirche" (Jahrbuch ber f. f. Zentralkommission für Kunft und historische Denfmäler, Bd. III. 2, 1905) biefe Aniedarstellung mit bem bon Bamberg eindringenden Naturalismus zu erflären. Dr. Richard Kurt Donin drudt sich in seinem grundlegenden Werke "Romanische Bortale in Niederöfterreich" (Wien 1915) gegen die Annahme Ottmanns aus. Donin erwähnt ein Analogon, bas fich am Biebeftal bes Obelisten in Byzang befindet. Auf bem Sockel besfelben, ber bon Theodofins 1. um 400 aufgestellt wurde, erscheint über bas rechte nachte Bein des kaiserlichen Prinzen in gang abnlicher Weise ber Mantel gelegt. Dr. Buberl erflärt wieber bas Bortommen bes nachten Beines auch durch Miniaturen belegen zu können. Dr. Donin vermutet aber, bag bie spätgotische Wiederholung biefer Beilandsbarftellung auf einem Grabsteine an ber Nordseite bes Domes aus bem erften Biertel des XVI. Jahrhunderts eine wahrscheinliche Erklärung des nachten Rnies geben durfte. Er glaubt, daß der Schöpfer ber fpatgotischen Replit auch ber Restaurator bes romanischen Reliefs gewesen sei und vom Original ben nachten Fuß nachträglich herausgemeiselt habe. Diefelbe Annahme ftellt Univ.= Prof. Dr. S. Tiege (Wien, S. 34) auf. Dazu ware zu bemerken, daß man anderseits auch annehmen könnte, baß die Kopie dem Originale getreulich nachgeahmt wurde und letteres möglicherweise am Anie etwas ausgebeffert wurde.

Es ist bekannt, daß in der Antike der Gottesdienst in den heiligen Hainen, an wunderwirkenden Quellen und im stillen allerheiligsten Kaum der Tempel mit bloßen, reinen Füßen besorgt wurde. Aber auch die heilige Schrift, und zwar sowohl das alte wie das neue Testament, bieten Erklärungen dieser symbolischen Handlung. Es mag sich hiedei wohl freilich im alten Testament um uralte Reinigungsgeset gehandelt haben, die im neuen Testament in der Heinigungsgeset gehandelt haben, die im neuen Testament in der Heinischnist zu ethischen Grundsätzen sich fortgebildet haben. So ruft die Stimme Gottes dem Moses, der zu dem flammenden Dornbusch treten will, zu: "Tritt nicht herzu, ziehe deine Schuhe aus von deinen Füßen, den der Ort, darauf du stehst, ist ein heiliger Boden" (Moses 3, 5). Hier sei auch auf die Fußwaschung Christi (Ev. Johannes 13) hingewiesen, die auf dieselbe Symbolik hinausläuft. Im Zusammen-hange damit ist hinsichtlich der mittelalterlichen christlichen Baukor-

porationen von Wichtigkeit zu erwähnen, daß die heilige Schrift, insbesondere das Leben und Wirken Christi und Johannes des Täufers, man könnte sagen, der Leitstern ihrer fruchtbringenden inneren Orga-

nisation gewesen waren.1)

Für den Versuch einer Lösung unserer Heilandsdarstellung unß ein wichtiger Moment des Aufnahmerituales der mittelalterlichen Steinmethenderschaften hervorgehoben werden. Die bedeutendsten Maurereiforscher, wie Winzer, Janner, Heimsch, Fischer, Findel berichten, daß am Tage der Aufnahme der "angefreite" Geselle halb entkleidet, mit verbundenen Augen, mit bloßer Brust und entblößtem linken Knie an die Türe des Hüttensaales trat.<sup>2)</sup> Auf drei starke

Schläge wurde ihm die Türe geöffnet.

Dieser symbolisch wichtige Aft bes nackten linken Knies wurde möglicherweise am Heiland von St. Stephan als baubrüderliches Wahrzeichen seitgehalten. Und diese Annahme bekräftigt auch der Umstand, daß das Wahrzeichen sich über dem Portale, also am Eingange in das heilige Haus besindet, womit die Hindeutung auf die Aufnahmszeremonie des Lehrlings vor der Türe der Loge begründet erscheint. Als Grund dieses Brauches wird in der Antwort der 67. Frage in dem Lehrlingsfragestücke der ältesten Kunsturkunden angegeben: "Weil das linke Knie der schwächste Teil meines Leibes und ein angetretener Lehrling der schwächste Teil der Maurerei ist..." Der bekannte Kulturhistoriker Krause bewerkt hiezu: Der eigentliche Sinn dieser Entblößung des linken Knies ist also: "Der Aufnehmling ist sich seiner Schwäche bewußt und sinch Stärke und Hilfe durch die Brüderschaft; und diese verspricht ihm Stärke und Hilfe durch die

Auch die einschlägigen englischen Lehrlingsfragestücke (nach

Browne) verdienen hierin Berücksichtigung:

Fr.: "Welches ist der erste Bunkt in der Maurerei?

A.: "Das linke entblößte Anie."

Fr.: "Worin besteht biefer erfte Buntt?"

A.: "In einer knieenden Stellung wurde ich zuerst angewiesen, meinen Schöpfer anzubeten, und mit entblößtem und gebogenem Knie

in die Maurerei eingeweiht . . .

Wie bereits angedeutet, bringen manche Forscher diesen Akt in Beziehung mit dem Leben Johannes des Täufers, der der Schukpatron der mittelalterlichen Baubrüderschaften, Johanniter, Templer usw. war, und vermuten, daß dies zum Andenken der Schwielen geschähe, die der Heilige an seinen Knien hatte, und im Flusse Jordan jeder Täusling das linke Knie entblößen mußte.

<sup>1)</sup> Juteressant ist zu erwähnen, daß man auf altrömischen Grabsteinen von Bauleuten sehr oft, neben anderen Symbolen, zwei Schuhe antrisst, die allgemein als Sinnbild des Wanderers gedeutet werden, aber auch auf den geheimen ritualen Brauch der entblößten Füße hinweisen.
2) In der heutigen symbolischen Maurerei wird das rechte Knie entblößt.

Die Deutung der Darstellung des Heilands von St. Stephan wäre in diesem Sinne natürlich eine allgemein religiös-symbolische. Indem Christus das nackte Knie und das Buch der Wahrheit beim Ginzamge des Gotteshauses dem Gingeweihten (d. i. Getausten) zeigt und ihn segnet, mahnt er ihn gleichsam, sich zu reinigen, sich vorzubereiten und seine Gedanken zu sammeln, ehe er das Heiligtum betritt: "So jemand den Lempel Gottes verderbet, den wird Gott verderben, denn der Tempel Gottes ist heilig . . ." (l. Cor. 3. 17). Im Evangelium Iohannis (X. 9.) heißt es: "Ich din die Tür, wer durch mich geht, der wird seltg werden." In der Stiftskirche zu St. Beter in Salzburg ist zu lesen: "Per me transite, via non est altera vite. Janua sum vite, salvantiquique venite." Es ist ganz derselbe Gedanke, den der Baulehrling vor dem Betreten der Bauhütte, der Loge, haben mußte, und daher dieser symbolische Akt hier wie dort dieselbe Bebeutung hat.

Damit sind die tiefe Erkenntnis und die reisliche Prüfung und der Gedause des Seelenheiles und Lebensglückes auß innigste verstnüpft. Und einer der Baulente an dem Ban des Christentums, der heilige Paulus, schrieb an die Christen in Ephesus (Eph. 2. 13.): "So seid ihr nunmehr nicht mehr Gäste und Fremdlinge, sondern Bürger (des Reichs) mit den Heiligen und Gottes Hausgenossen, erbaut auf dem Grunde der Apostel und Propheten, da Jesus Christus der Ecstein ist, auf welchem der ganze Ban ineinander gestügt, wachset zu einem heiligen Tempel in dem Herrn, auf welchem auch ihr mit erbauet werdet zu einem Hause Gottes im Geist..."

#### Die romanische Vorbauplastik.

Der Portalvorban bei St. Stephan gehört jener Anlage an, die nach dem Brande von Jahre 1258 entstand und um 1267 fertig= geftellt murbe. Der äußere, die Riesentorwölbung abichließende Spigbogen rührt aus dem Jahre 1422 her, aus jener Zeit nämlich, da die über ber Portalanlage befindliche romanische Fensterrose abgetragen und durch das große gotische Fenster ersetzt wurde. Der Grund der Umgestaltung des Bogenabschluffes des Riesentores dürfte daber äft= hetischer Natur gewesen sein. Man wollte wahrscheinlich damit eine gefälligere Verschmelzung der noch erhaltenenen älteren romanischen Banteile der Faffade mit dem gotischen Neuban bezwecken, um fo dem Gefamteindrucke nach Möglichkeit ein harmonisches Gebilde zu verleihen, was ja zum Teil auch erreicht wurde. Die Nischenfiguren, das Friesband und die mit Röpfen und Tiergestalten besetzte Konfolenreihe, die eine Zwerggallerie trug, gehören ebenfalls der Bauzeit nach 1258 an. Eine vergleichende Betrachtung mit anderen Kirchen= fassaben, wo das System, Figuren in Nischen zu stellen, üblich war (3. B. in St. Jak) fpricht besonders für die Annahme, daß die

Rischenfiguren auch an ihrer ursprünglichen Stellung belaffen wurden. 1) Zweifellos ift bies wenigftens ber Fall bei den beiben Löwen und den meiften Steinbildern. Durch die Umgestaltung der Fassabe erlitt ber obere Teil bes Borbaues eine Beränderung. Da ein architektonischer Abschluß nicht möglich war, begnügte man fich mit einer einfachen

Bultbedachung.

Während die Blaftit, besonders jene des Architravfrieses bes Riesentores, icon wiederholt Anlag zu ikonologischen Deutungen gab. wurde ben gleichzeitig entstandenen Rischenfiguren ber Borlage weniger Beachtung gewidmet.2) Es fei daher vorzugsweise auf bas Itonographische und Itonologische biefer Steinbilber Rudficht genommen, die im einzelnen gunftige Löfungen zulaffen, ba befonbers zwei barunter zu ben beliebteften Motiven in romanischer Zeit gehören. Die Rifchenfiguren haben eine eigene Bafis und find mit Gifenftaben

an ber Rückwand befestigt.

Das ornamentierte Friesband bas auf beiben Seiten von ben Pfoftenkapitälen ausläuft, ift äußerft intereffant geftaltet und verdient nach einer bestimmten Richtung besonderes Augenmerk. Während die Partie auf der linken Seite das beliebte, in Oberitalien, Sübdeutschland und Defterreich fehr verbreitete Palmettenmotiv (beren Stiele fich in diamentierten Kreisen umschließen und die durch Ringe verbunden find) aufweift, entbedt man auf ber rechten Seite ein Dr= nament, bas in unferen Gegenden felten vorkommt. Darftellung und Symbolit laffen den nordischen Ginflug vermuten, der durch die Regensburger Mönche in unfere Gegenden vermittelt wurde. Es ift bas Hatenkreuz als Ornamentbild. Durch die einzelnen Hakenkreuze läuft ein Berbindungsband. Diese Friesbarftellung hat eigentlich einen etwas germanisch heibnischen Austrich, wenn es auch zugegeben wird, baß es felbst in ben driftlichen Katakomben im Brauche war. Das ware für eine finnbilbliche Bebeutung ber Fall; anderseits fann auch angenommen werden, daß biefe Darftellung nur als Schmuckform an-

An ben beiben Kanten ber Vorlage über bem Fries find zwei Rifchen zu fehen, die bon einer auf einem romanischen Säulchen ruhenben Steinplatte gebecht werben; links ift ein Relchkapital, rechts ein Bürfelkapital. In ben Nischen stehen zwei stilistisch inpische romanische Löwen in friechender Stellung. GB ift zweifellog, bag fie icon von Anfang ihren jegigen Standplat hatten, und Donin (S. 85) begründet bies auch mit dem Hinweis der Echtheit des noch erhaltenen linken Stütfaulcheng.3) Die Löwen weisen auf ihren Rücken keinerlet

<sup>1)</sup> Bgl. Donin. Roman. Portale S. 93.

<sup>2)</sup> Zur Architravfriesplastif vgl. bes. Dr. E. Welly. Das Westportal bes Domes zu Wien. Wien 1850, Dr. J. Pamer. Der romanische Bilberfries von St. Stephan. Reues Wiener Tagblatt vom 29. Juli 1922. 3) Zwei folche Löwen findet man unt. and. auch in St. Jaf.

Spuren auf, die vermuten ließen, daß sie ursprünglich architektonischen Zweden bei der Portalausbildung gedient hätten. Sie sind daher hier dekorativ symbolisch aufzufassen und als Wächter des Gotteshauses und als Stüße und Stärke des Glaubens zu deuten.

Die darüber gelagerten vier Rischen sind in gleicher Höhe, aber verschiedener Größe. Sie enthalten ebensoviele Skulpturen.

In der linken Ecknische steht ein Heiliger, der in den Händen ein Spruchband mit der Jahreszahl 1700 hält. Möglicherweise wurde diese Figur, die den hl. Stephan darstellt, in barocker Zeit restauriert. Das Gesicht ist ziemlich sein ausgeführt und auch sonstige Ausführungsmomente weisen zweisellos auf eine jüngere Behandlung hin.

Die zweite Nische enthält die rätselhafteste Figur des Domes. Es ist der im Volksmunde genannte "Dornauszieher", dem ein befonderes Kapitel gewidmet sei.

In der nächsten Nifche, ber ersten rechts vom Spigbogen, ertennt man einen, nach rechts gewendeten Greif, deffen rechter Flügel hoch erhoben, während der linke der Innenwand zugekehrt erscheint. Mit der linken Aralle drückt er auf einen am Boden liegenden Mann, nach anderen auf einen freiliegenden Ropf. Der Schwanz des Greifes ift durch die Beine hindurch nach außen über den Rücken gelegt. Das antike Fabeltier ift als Sinnbild Chriftt nach seiner doppelten gött= lichen und menschlichen Natur aufzufassen. Den Kopf muß man mithin auf die feststehende Symbolit des Greifes als die personifizierte bose Macht ansehen. Das Greifmotiv ist an romanischen Kirchen stark verbreitet. Gewöhnlich wird ber Greif so bargestellt, baß er die Schlange, das boje Prinzip erdrückt, weshalb eine Unnahme dahin geht, daß es bei St. Stephan möglicherweise eine Schlange fei, aus beren Maulein Menschentopf berausspäht. Der Kopf soll als Repräsentant bes Menschengeschlechtes aufzufaffen sein, ber bon Christus burch Bernichtung bes bosen Pringips gerettet wird. 1)

In der rechten Ecknische ist eine ausdrucksvoll ausgeführte Figur, die einem rechts von ihr stehenden Löwen den Rachen aufreißt. Sie trägt ein gegürtetes Gewand mit einem Aftragalsaum am Halse. Kunsthistorisch ist nach Prof. Tieze (Wien S. 34) das Bild als gotisches Blut, das in den romanischen Formen zu rollen beginnt, anzusehen. Der Löwenbändiger ist Simson. Theologisch bezieht sich Simson auf Christus, der die Pforten der Unterwelt sprengt und über die böse Wacht siegt. Auch dieses Motiv war im Mittelalter äußerst bestiebt und ist daher an Kirchen oft anzutressen.

Die beiben hockenden Gestalten, die auf den Kapitälplatten des spisbogigen Eingangstores aus dem Jahre 1422 angebracht wurden,

<sup>1)</sup> Bgl. Dr. G. heider. Die roman. Kirche zu Schöngrabern. Wien 1855, 3. 167 ff.

fonnen nicht beilige Berfonen barftellen, weil ihnen im Gegenfate gu den inneren gwölf Geftalten der Nimbus fehlt. Augerdem weisen fie, wie Melly (S. 55) gang richtig bemerkt, eine fünftlerifche Behandlung auf, die ein Streben nach Individualifierung jum Ausbrud bringt. Sie ftellen nach übereinstimmenben Resultaten maggebenber Forfcher am wahrscheinlichsten ben Baumeister und ben Bauherrn bor. Die linke Figur hebt eine Sand gegen ben Ropf und halt in ber anderen ein Beil. Ihre Tracht ift aus ihrer Entstehungszeit, also romanisch. Melly, ber biefe beiben Figuren eingehender behandelt, bemertt, bag in verschiedenen Steinmegordnungen das Ruftbeil erwähnt wird, bas jeder Maurergehilfe haben muffe, als ein Wertzeug, bas ausbrudlich als Besitztum des Maurers gefordert wurde. Mithin war das Ruftbeil ein Wahrzeichen bes Standes. Mit der linken Sand macht er ein Gruggeichen. Melly meint, daß er über die glüdliche Bollenbung auf= jubelt. Jebenfalls gehört das Rünftlerftandbild zu ben älteften bes Mittelalters und ift archälogisch von großer Bedeutung.1)

Dem Werkmeifter gegenüber fist mahricheinlich ber Grunder, ber Erbauer ber Kirche, Herzog Heinrich II. Jasomirgott, noch in ber

Tracht eines Markgrafen.2)

Ueber ben Rifchen find in gleicher Sohe figurliche Tragfteine angebracht und zwar gehn an ber Borderfeite und je einer an ber Schmalseite bes Borbanes. Sie wurden bei ben Restaurierungsarbeiten im 15. Jahrhundert belaffen, während ihre Zwergfäulengalerie gerfiort wurde. Der figurale Schmud ber Tragfteine bietet recht phantaftifche Darftellungen. Go bemerkt man unter andern eine Berichlingung bon Tiergeftalten, eine ichwebende Menschengestalt, einen über einen Ropf angebrachten Löwen, Röpfe von Männern und Frauen u. bal. mehr. Auf allen Ronfolen find Refte attifcher Bafen fichtbar, einige Bafen tragen fogar Spuren bes Unfates von Salbfäulen. Es ift naheliegend, daß es fich hier um die Anlage eines hervortretenden Rundbogenfrieses gehandelt hat (nach Donin S. 85. Kleeblattbogenfries).

Schlieglich seien bier noch einige Rebenfächlichkeiten am Borban ermahnt, Die beiben Gifenftabe bienten als Gichmage für Die Längeneinheiten Rlafter und Gle. Der noch tanm sichtbare, im Geftein ein= geriste Rreis rührt bon einem ber beiben Gifenhaden ber, ber für das nach außen zu öffnende alte Rotofo-Gijengitter gedient hat, das fich nun im Mufeum ber Stadt Wien befindet. Auf alten Solzichnitten ift biefer eiferne haden noch zu feben. Trothem wurde ber Areis als Brotgröße bezeichnet, und felbst die bekannte Wandersage bes versteinerten Brotes, entftanden burch die einmal üblichen fteinernen Brotformen an Kirchen und Gemeindehäufern, wurde mit ihm in Berbinbung gebracht.

<sup>1)</sup> Siehe Titelbild.

<sup>2)</sup> Bgl. Melly, Westportal S. 57.

#### Der "Dornauszieher".

In einer linken Vorbaunische bei St. Stephan befindet fich ein archaeologisches Rätsel, das einen auf einer Bank fitenden Mann barftellt, ber bas linte Bein, beffen Bug leiber abgebrochen ift, über bas rechte Knie wie im rechten Winkel gelegt hat.1) Das linke Bein wird mit der linken Sand gehalten. Der rechte Urm fehlt; man befitt über seine ursprüngliche Tätigkeit leiber keinerlei Aufzeichnungen. Das Steinbild ftammt aus berfelben Zeit wie die übrigen Nischenfiguren bes Vorbaues, also aus ber zweiten Hälfte bes 13. Jahrhunderts.

Im Bolksmunde lebt biefe merkwürdige Figur als ber "Dornauszieher", ba man fie mit bem archaiftischen tapitolinischen Dornauszieher in Relation zu bringen versucht und ihr auch bem-

entsprechend eine driftliche Symbolik angepakt bat.

Der kapitolinische Dornauszieher und seine vielen antiken und mittelalterlichen Replifen find alle nacht ausgeführt und haben eine vorgebeugte Körperhaltung, die ber Tätigkeit des Dornausziehens entspricht. Sie bliden birett auf ben Jug und ihre Sandlung ift sofort erkennbar. Gine intereffante Studie über ben Dornauszieher veröffent= lichte Brof. Dr. Frit Baumgarten in der Zeitschrift "Schau-ing-Land" (Freiburg t. B. 1904), worin er das Motiv in der Antike und im Mittelalter vom kunfthiftorischen Gesichtspuntte betrachtet. Nicht alle von Dr. Baumgarten erwähnten Dornauszieher find archaeologisch als

folche anzusehen.

Dem gegenüber ftellt fich bie Stulptur bei St. Stephan gang anders bar. Sie ift bor allem befleibet, fist ftramm aufrecht und blidt geradeaus por fich hin. Es läßt fich auch nachweisen, daß die Bezeichnung "Dornauszieher" erft im 19. Jahrhundert aufgetommen ift. Um 1700 murbe bie Figur ber "Steinmetzunge" genannt, wofür man zwei Sagenbelege befitt. Gine Wiener Brofchure aus bem Jahre 1702 teilt über die Figur folgendes mit: "Es findet sich auch allba (bei St. Stephan) ein unausgebauter Turm, zu welchem Albertus V. im Jahre 1412 ben 14. August ben Grundstein gelegt: ber Baumeifter aber des größeren Turmes verhindert (wie die gemeine Rede geht) aus Miggunft, daß befagter Turm unverfertigt geblieben, magen beffen Lehrjung felbiges weit höher und größer (also zwar! bag um bie Begend, wo fich ber große Turm enbet, in bem unausgebauten erft die Uhr hätte kommen follen) aufzuführen, die Anstalt bereits gemacht. Diefes fein Bernehmen nun gu hemmen, folle obgedachter Baumeifter bes vollendeten Turmes seinen angezogenen Lehrling burch eine heimische Falle bas Leben verfürzt haben." Das ift ein bekanntes Sagenbilb,

<sup>1)</sup> Dag ber linte guß vorhanden war, beweift eine fleine, fentrecht ftebende Gifenstange, Die auf bem rechten Kniegelent noch ju feben ift und mohl als halter bes mahricheinlich einmal beichabigten Suges ihren 3med erfüllt haben burfte.

das man in Krakau, Arnstadt usw. antrifft. 1) An anderer Stelle heißt es in der erwähnten Broschüre ergänzend weiter: "Ben dem Haupt-Thor der Dom-Kirche siehet man an der Mauer das Ziegel-Maß, Winerische Ellen, sambt dem Maßstad; oberhald aber den Steinmetz-Jung, in einem Blindfenster, von Stein ausgehauter sitzend, und mit der Hand den Fuß auff dem Knie haltend." Leider berichtet der Chronist, der die Volksüberlieferung hier wiedergibt, nichts über die Tätigkeit des rechten Armes. Sollte er schon damals abgebrochen gewesen sein?

Der Schweizer Mönch Georg König gibt in seinen Schilberungen über Wien aus dem Jahre 1715 auch eine Deutung über den Grund der Aufstellung der Figur. Ihm wurde eine Teufelssage mitgeteilt. König bemerkt dazu: "Ob dem großen Tor ist verzeichnet, wie der Jung die Knie in die Hand nimmt und von dem Gerüft sich herunter-

fturgt." Wieder erfährt man nichts über die rechte hand.

Aus diesen etwas barocen Mitteilungen geht jedenfalls hervor, daß die mysteriöse Figur vor 200 Jahren im Bolke als ein Steinsmetziunge gehalten wurde, der nach der Sage entweder vom neidischen Meister oder gar vom Tenfel vom Turme hinabgestürzt wurde. Interessant ist es hervorzuheben, daß die volkspsychologische Deutung der Skulptur durch bekannte Sagenmotive im übrigen einen historischen Dintergrund besitzt, der wahrscheinlich zur Lokalizierung der Bausagen geführt haben dürste. Thomas Eberdorfer von Haselbach berichtet nämlich, daß "im Jahre 1562 ein Thurnknabe von dem Aufzugsrade 30 Klaster hoch in die Kirche herabgestürzt ist." Es ist daher möglich, daß schon lang vor 1700 die Figur dieses Epitheton geführt haben dürste. Für die archaeologische Forschung haben diese Sagen, denen es an Originalität mangelt, keinen Wert. In neueren kunsthistorischen Werken wird die Figur der "Dornauszieher" genannt, wohl nur aus dem Grunde, um ihr als Kunstgegenstand einen Kamen zu geben.

Beirachten wir nun genauer ben "Dornauszieher" von Saukt Stephan. Er hat eine fellartige Gewandung, die in Hosenform dis über das Aniegelenk dem Körper anliegt. Ob sie ein Schuppenhemd oder ein sellartiges Büßerkleid darstellen soll, läßt sich bei der primitiven Ausführung nicht genau bestimmen. Der ringförmige Abschluß am linken Handgelenk beweist, daß die Gewandung mit Aermeln versiehen ist, die glatt ablaufen. Der rechte Fuß ist beschuht, demzusolge dürste dasselbe auch beim linken Fuß der Fall gewesen sein. Die Figur ist daher bekleidet und was besonders hervorzuheben ist: sie ist beschuht und kann daher die Beschäftigung eines Dornausziehens nicht ausüben. Es ergibt sich daraus, daß die Figur einen Dornauszieher, der selbst im Mittelalter (Magdeburger Grabbildnis a. d. 11. Jahrh., Dornauszieher i. Münster z. Zürich a. d. 12. Jahrh., jener am Schwaben-

<sup>1)</sup> Bgl. Wiener Dombaufagen,

tor zu Freiburg um 1200) nach antikem Vorbild zur Gänze nackt ober wenigstens unbeschuht (Dornauszieher [?] zu Parma a. d. 13. Jahrh.) ausgeführt erscheint, nicht barstellen kann. Durch diese Klarlegung ift die Hypothese vom "Dornauszieher" an der Stephanskirche hinfällig geworden.

Der Mann ist bartlos und ohne Kopfbekleibung. Besonders wichtig ist es zu bemerken, daß er auf einer Bank sitzt und daß sein Gesichtsausdruck ernst, gemessen und sein Blick scharf und durchgeistigt ist. Er macht den Eindruck, als ob er vor sich hinstarre und über

ernste Dinge nachbente.

Es läßt sich freilich schwer sagen, was diese Steinfigur eigentlich barstellen soll. Man kann nur mit Hypothesen operieren. Man könnte annehmen, daß die Figur mit der rechten Hand eine Handlung besorgt oder daß sie in dieser einen Gegenstand gehalten hat. Jedenfalls aber hat es den Anschein, als ob der Künstler bei der Ausstührung das Hauptgewicht auf die Kniestellung, die durch die linke Hand unterstützt wird, und auf einen bestimmten scharfen, durchstechenden Blick der sitzenden Figur gelegt hat. Daß die Bank ausgeführt wurde, hat es zweisellos seine spezielle Bedeutung.

Mit Rudficht auf den Ort der Aufstellung könnte man die Stulptur, falls sie ein Fell anhat, als einen heiligen Mann ansprechen, der ein Bustenleben geführt hat. Die übereinander gelegten Beine könnten auf rührige Burde, auf Ergebenheit, Kontemplation hindeuten.

Gine weitere Annahme wäre, eine Relation mit den Zeremonien der Bauhütte aufzuftellen (Winkelmaß, rechter Winkel: Sittlichkeit, Gerechtigkeit).

Weit eher spricht die ganze Darstellung für die Figur eines Richters. Im Soefter Stadtrecht beißt es: Der Richter mußte auf einem vierbeinigen Stuhle figen "als ein grisgrimmender Löwe, den rechten Buk über ben linken geschlagen", bekleibet mit einem Mantel. Budem trug er einen Krempenhut und hatte einen weißen Stab in der Rechten. Allerdings fehlt bei unferer Figur hut und Mantel und möglicherweise auch Stab; wir wiffen eben nicht, was fie mit ber Rechten tat. Trop alledem fprechen wichtige Momente (Bank, Knieftellung, Blid) immerhin dafür, daß die Figur die Berfonifitation der richterlichen Gewalt (Stuhlrichter) vorstellen könnte, etwa gleich ben Rolandfäulen. Diese Annahme ift insoweit nicht von der hand zu weisen, als im Mittelalter ber Einfluß bes Papfttumes auf die weltlichen Gerichte ein bedeutender war; Gregor VII. hat im 11. Jahrhundert die Oberherrlichkeit bes Babittumes über alle irdischen Throne besonders hervorgehoben. Gin großer Teil der Bijchofe befaß daher die firchliche Berichtsbarkeit.

Im Mittelalter spielte das Domportal eine große Kolle im öffentlichen Leben. In den Borhallen und Portalen wurden Abgaben und Gefälle der Kirche entrichtet, Bullen und Verordnungen auß= gestellt und selbst Gerichtsverhandlungen fanden daselbst statt; an viele Pforten knüpfen sich historische Berichte des Asplrechtes der Kirchen. Sine Relation der Kirche zum öffentlichen Rechtsleden bilden bei Sankt Stephan die beiden noch vorhandenen eisernen Städe, links vom Riesentor, die alte und die neue Elle. An vielen Kirchen sind noch Metzen-, Frucht-, Holz-, Sichmaße und Steine, Messer- und Dolchmaße und dergleichen mehr erhalten geblieben. Auch die Gegenüberstellung zum Christus-Greif-Motiv in der rechten Nische des Vordaues könnte man bei St. Stephan begründen: auf der einen Seite wacht der irdische, auf der anderen der himmlische Richter. Es ist gleichsam eine Mahnung an alle, die vor den Toren urteilen, die vorübergehen, gerecht zu handeln — das weltliche und das himmlische Rolandsspundol.

Beispiele aus der Kirchengeschichte, daß die Rechtspflege in den Borhallen der Kirchen oder bor deren Toren abgewickelt wurde, bejist man eine Menge. In Freiburg i. B. diente die untere offene Halle bes Münfterturmes als Gerichtslaube. Sie ift mit hohen, ringsumlaufenden Steinbanken bersehen und an ihren Strebepfeilern find unter Balbachinen die sitzenden Figuren des Bogtes, des Schultheißen und zweier Schöppen angebracht. Gericht wurde vor ber Egydenkirche 34 Nürnberg, in der Vorhalle der Kirche zu Dottendorf b. Bonn, vor ber "roten Tür" bes Domes zu Frankfurt a. M. abgehalten; in Magbeburg kommt im Jahre 1463 eine "rote Tür" als erzbischöfliche Berichtsftatte vor. "Bei ben Stufen" ber Rirche ju Grfurt fand bas Gericht bis jum Jahre 1474 ftatt. Die jum Teil noch vorhandenen Rotter in und an den Kirchen, in welchen Berbrecher ausgestellt wurden, das Afglrecht vieler Kirchen und Klöster und andere Ginrichtungen noch unterstützen auch ben großen Ginfluß, ben die Kirche in jenen Zeiten auf das öffentliche Recht ausgeübt hat.

Es ift andererseits auch möglich, daß es sich bei St. Stephan um eine, aus heidnischer Zeit stammende, der christlichen Symbolik angepaßte Darftellung eines Bekehrten handelt, der dann heilig gesprochen wurde. In alter Zeit war diese Kniestellung als Zaubergebärde üblich. Damit soll sodann der Mann einen Hemmungszauber kundtun und mit Hilfe des Gottvertrauens selbst den mächtigsten Gegenzauber niederringen, so ähnlich wie mit bestimmten Heilszeichen und mit Bandverschlingungen, die als Knoten aus einem Strohseil als Türschutz gegen Blitz und Krankheit auf dem Lande noch heutigentags üblich sind. Gewisse heidnische Sitten und Bräuche blieben im Bolksglauben so tief einzewurzelt, daß sie ihre Zeiten überdauerten. Diese Annahme spricht auch etwas für sich, wenn man den merkwürdigen Blid des Mannes genau betrachtet. Im Gesichtsausdruck steckt etwas Erwartungsvolles.

Schließlich sei noch eine Hypothese vermerkt. Bei den alten Deutschen waren bei der Aufnahme in den engeren Kreis der Hauß=
genossen die sogenannten Schoß= oder Kniesetzungen sowie die 11m=

armungen üblich. Man könnte daher die Figur bei St. Stephan als einen bekehrten Heiben halten, der im Geiste überkommener Symbolik als Mitbruder der Gemeinde Christi verewigt erscheint. Diese Lösung hätte zwar auch den in der Bekehrungsperiode und auch noch später geduldeten heidnischen Beigeschmack, der aber eine Anpassungslichkeit bietet, die viele Parallelen besonders in den Legenden jener Heiligen aufweist, die als Heiden geboren sind.

Daß beutscher Geift am Bau ber Stephanskirche tätig war (möglicherweise Bamberger Ginfluß), wiffen wir aus ber Kunstgeschichte, so daß auch in dieser Hinsicht die verschiedenen Hypothesen ihre Unter-

ftütung finden würden.

#### Die "Tatermanns".

Die nördliche Längswand der St. Stephanskathebrale bilbet zwischem Bischofstor und einem gothischen Strebepfeiler eine anseimelnde Kirchhofnische, in der man gerne verweilt, um in phantastisch auserdachter klösterlicher Abgeschiedenheit die dort angedrachten archaesologischen Schäße entfernter Zeiten mit Muße zu bewundern. Linksoden an der Wandsläche gewahrt man eine prächtige gothische Delbergreliefdarstellung, während gegenüber in der Ecke des Pfeilers auf einem Säulenstumpf die bemalte Halbsigur des mittelalterlichen Schmerzenss

mannes uns, Mitleib erregend, auftarrt.

Unter dem in der Mitte der Fläche befindlichen kleinen Kirchenfenfter mit seinen, Intimität erweckenden Buhenscheiben, besindet sich ein verstaubter, sehr gut erhaltener Inschriftstein in Gutenberg-Schriftscharakter des 15. Jahrhunderts. Der Reiz der Lesung und Lösung der Inschrift wird durch die Entdeckung der unter ihr besindlichen vergitterten, aber Leeren Mauernische (35×45) doppelt erhöht. Die Nische hat auf der nur einige Zentimeter tieser gelegenen Fläche einige Sisenteilchen, die jedenfalls deweisen, daß einstens hier Stulpturen angebracht waren; sonst ist in der Nische nichts zu demerken. Die eiserne Vergitterung wirkt dabei ziemlich sonderdar und läßt das Objekt um so unssteriöser erscheinen.

Die Inschrift über ber Nische hat nun in Schrift gerettet, was

plaftisch in berfelben leiber nicht mehr besteht. Gie lautet:

† ir † menschen alsambt † gelaubt † in got †
vnt † behalt † christi † gebot † des
die † haiden † nicht † habent · ge ·
tan · st · paten · an · die · tatermann · wand ·
die · sew · selb · habent · berait · da · bon
werdent · st · wol · geait · in · der · hell · sew · alle
vremd · ist · in tewr.1)

<sup>1)</sup> Bgl. Der Tatermann beim Bischofstor. Wiener Dombauvereinsblatt. 17. Jahrg., Nr. 39 u. 40, 2. Serie. — Die Hypothese von Pros. Neumann wird durch diese Studie widerlegt.

Das heißt in freier Nebertragung: "Ihr Menschen gesamt glaubet an Gott und behaltet Christi Gebot — Bas die Heiben nicht haben getan — Sie beteten an die "Tatermann", die sie selbst haben bereit — Darum wurden sie bestraft — Aller Friede ist für sie dahin." Die Inschrift vertraut uns also an, daß aller Seelenfriede für denjenigen dahin ist, der die "Tatermanns" andetet, die nach der dizarren Anschauung der Zeit noch außerdem als abschreckendes Spottbild heidnischer Göttervorstellung in dieser Nische angebracht wurden, womit

ihr 3wed gebeutet erscheint.

Die archaeologischen Forschungen haben festgestellt, daß die driftliche Rirche in ben uenbekehrten Ländern mit Borliebe an folden Stellen Gotteshäuser erbaute, wo früher heibnische Tempel, tiefe heilige Saine und wunderwirkende Quellen bestanden. In den Fun= damenten und um die ältesten Kirchen werden oft gange Tempelanlagen, Opferaltäre, Refte bon Götterstatuen, Fragmente von Urnen, dann Rohlen, Birschgeweihe, Ebergahne und bergleichen mehr gefunden, welche auf den einstigen Bestand einer heiligen Stätte aus heibnischer Beit hinmeifen.1) Auch mancherlei beibnifche Ginrichtungen, Die man bei ben Befehrungen, besonders in beutschen Gebieten vorfand, wo ber germanische Götterkult viel zu fehr eingewurzelt war, als bag es möglich gewesen ware, ihn so leichthin auszurotten, wurden in der neuen Kirche aus rein praktischen Gründen ber Glaubenseroberung belaffen, worunter besonders die vielen Rechtslauben und der intereffante Kirchennarrenkotter zu erwähnen wären.2) Die alten Deutschen iprachen nämlich an der Stätte, wo sie die Gottheit verehrten, auch Recht, wobei die Begriffe Gottheit und Recht inniglich miteinander verschmolzen gedacht wurden. Der Gedanke ist insoweit erhaben, als man sich die richtige Urteilskraft als eine Emanation der Gottheit dachte und mithin gerecht geurteilt wurde. In fortschreitender christlicher Zeit war man genötigt, das Verbot zu erneuern, die "Mala" (Thinge) weder in den Kirchen noch in den Gerichtslauben derfelben abzuhalten.

Bei Nachforschungen in alten Kirchen, die an Stelle der Seibentempel erbaut wurden, hat sich ferner ergeben, daß man alte, ehemals daselbst befindliche Gögenbildnisse und allerlei heidnische Heilsdinge entweder in den Fundamenten der Kirche oder über der Erde sichtbar in umgestürzter Stellung, wie verdammend und vers

2) Solche Kotter sindet man noch im Schiff und Turm (Lambertikirche in Münster) alter Kirchen. In sie wurden die Verbrecher gestedt. In Italien war diese abschreckende und beschämende Schaustellung besonders üblich. Bez. Narrenkotter in Wien vergl. Schlager, Wiener Skizzen a. d. Mittelalter, Wien 1835, I, S. 235 ff.

<sup>1)</sup> Interessante Beispiele in Deutschland erwähnt Erich Jung in seinem Berke "Germanische Götter und Helben in christlicher Zeit." München 1922, S. 270 f.
— Druidenaltar im Chor der Notre-Dome-Kirche in Paris, heidn. Altar im Frauenkloster Osterholz (Hannover), Irisstatue an der Kirche S. Germain des Près in Paris.

achtend, einzumauern pflegte. Wieder andere Götzen wurden vor der Kirche auf einer rohen Steinbank wie zum Hohne als Trutbilder aufgepflanzt oder gar im Kirchhofe in Ketten aufgehängt, wo sie dann

gur Zielscheibe für die Steinwürfe ber Wallfahrer bienten.1)

Derlet Trutbilder blieben gar wenige bis auf unsere Tage erhalten. Ob nun auch manche rohen Steinköpfe und roh ausgeführten Reliefs, die keinerlei chriftlichesymbolische ober allegorische Lösung finden und die man ab und zu besonders an alten einfachen romanischen Türmen antrifft, immer als Spottbilder heidnischer Götter zu deuten sind, läßt sich wohl schwer bestimmen. In den meisten Fällen trifft dies wohl nicht zu. Möglicherweise, daß welche zur Erleichterung der Bekehrung an der Kirche angebracht wurden, zumal man wußte, daß in der Bolksseele die Borstellung der Macht und Einwirkung der alten Götter auf daß Schicksal der Sterblichen sehr lange heimlich wach blied. Mit der Zeit verwandelten sich freilich die Götter oder Gözen in böse Geister und Schreckgestalten, falls sie nicht schon ursprünglich demselben Zwecke gedient hatten. Sie trieben dann auf dem Kirchhof ihr gefährliches Spiel und drangen, wie die vielen Kirchensgen berichten, als Gespenster selbst in das Gotteshaus, um es zu entweihen. Das war in jenen Zeiten, wo die Exorcismen sehr

ftart in Blüte ftanden, befonders der Fall.

Wie es scheint, wurde bei ben Germanen ber rituelle Brauch der Götterbilder fehr fpat eingeführt. Jedenfalls burfte ba romischer Ginfluß mitgewirft haben. Man vermutet, daß die Seibenapoftel folche Götterbarftellungen als Mittel zum Zweck bei ben Deutschen eingeführt haben. Das Vorkommen fold heibnischer Gökenbilder ift mit Sicher= heit erft im 4. Jahrhundert festzustellen und man findet sie zumeift in ben Lebensbeschreibungen ber Beibenbefehrer (3. B. Ballus) be= rücksichtigt. Sie waren aus Gifen, Stein, Leber, Erz ober Solz ge= arbeitet und repräsentierten für gewöhnlich höhere Gottheiten. Die burch bie Beibenapoftel zwedmäßig eingeführten Götterbarftellungen wurden in fragenhafter Lächerlichfeit ausgeführt, als plumpe menich= liche Geftalten, als Rlumpen u. bgl. m., und ber Spottnamen gab es viele. Go nannte man fie "Delgögen", in Sachsen "Didpufter", von bem Gögen "Bufterich" bei Sonbershaufen, bie "bofe Sieben" von ber wendischen Göttin Siba (Siva), womit der Bolfsmund noch heute bofe zankfüchtige Frauen bezeichnet. Ferner beißen fie speziell in Defterreich "Manderln", "Gögenmanderln", "Tatermanns", Schredens= männchen, boje Geifter, Teufeln, Spazifanterl ufw. Wie bereits ermähnt, find nicht alle Steinfopfe Trugkopfe, die vom Bolke als folche bezeichnet werben. Die meiften "Gögenbilder" find als figuraler Schmud

<sup>1)</sup> Chasset de Flosencourt. Der gesteinigte Benustorso zu St. Matthias bei Trier. Bonner, Jahrb. XIX, 1853, S. 82 ff. n. XIII, 128 ff. — Das Swantswitsbild zu Altenkirchen (Rügen), bas Göpenbild an ber Abtei zu Colhar in Pommern. Das Einmauern von sog. Kegeln ware auch hier zu erwähnen.

zerstörter älterer Kirchen zu erkennen. Sie wurden gelegentlich im

neuen Kirchenbau eingemauert.1)

Der Trutkopf an der romanischen Porialanlage von St. Stehhan in Wien ist zweisellos als echt anzusehen. So wurde eine Fraze, angeblich ein Prangervild, an der Spitalskirche zu Reutlingen für ein Gögenvild gehalten. Eine Chronik aus dem Jahre 1621 verdirgt dies mit einem, für unfere Zwecke äußerst interessanten Reim, der im wesentlichen dasselbe mitteilt, was auf dem Tatermannstein bei St. Stephan in Wien verewigt erscheint:

"Das Wahrzeichen am Spital schaut, Ist ein Abgott in Stein gehaut: Uhwendig steht's an der Kirchenmauer; Sieht's jeder Bürger oder Bauer; Bor Zeiten, weil's noch heidnisch war, Wurd's als ein Gott verehrt vorab."

An der Johanniskirche von Traunkirchen in Oberöfterreich ift

ein bartlofer Steinkopf, der für ein Gögenbild gehalten wird.2)

In der Ueberlieferung wird der Stephansplat in Wien als eine alte heilige Stätte, die von einem Hain, in welchem die Opferrosse gezüchtet wurden, umgeben war, geschildert. Die Gegend des heutigen "Stock-im-Gisenplat" hieß jahrhundertelang "Roßmarkt", und so nannte man auch im Mittelalter die Singerstraße "Heidenhainstraße", womit weiters die Grünangergasse und die Blutgasse (von "bluot", "blot"-Opfer) im striktesten Zusammenhange stehen. Die vier Hirschgeweihe, die sich ehemals auf dem Stephansturme befanden, waren von altersher übernommene Zaubermittel, die die christliche Kirche dem Volke beließ.

Daß am Stephansplat eine heidnische Heilftatt gewesen ist, wird nun durch die "Tatermanns" in der Nische beim Bischofstor wenn nicht direkt dewiesen, so doch wesentlich unterstützt. Man weiß leider nicht, wie diese drei "Manderln" ausgesehen haben. Vermutlich waren sie primitive Steinarbeit und an den noch sichtbaren Gisenhältern angebracht. Vor hundert Jahren wurden sie vom Volke die Teufeln und auch die "Heiligen oder goldenen drei Könige" (Ogesser 78) genannt, wohl nur deshald, weil eben drei Figuren da waren. Sine Chronik erzählt, daß sie zerschlagen, eine zweite, daß sie gestohlen wurden.

Daß diese drei Steinbilder schon im 17. Jahrhundert in der Nische nicht mehr vorhanden waren, beweist die "älteste Beschreibung" von St. Stephan, eine Handschrift aus dem Jahre 1665 in der Nationalbibliothek. Sie wurde im Wiener Dombandereinsblatt (18. Jahrgang, Nr. 43 ff.) abgedruckt. In der Handschrift heißt es ausdrücklich: "Unter oberwähnten (Inschrift) Stein ist jest noch ein eigenes Gitter

<sup>1)</sup> Vgl. Mailly. Der Tempelherrenorden in N.-De. Wien 1923, Archaeologische Templerforichung. 2) Bgl. Jung a. v. St.

zu sehen, hinter welchem sich vor Zeiten die heil. drei Könige, aus Gold gegossen, befunden haben sollen, die aber "entfrembdet" wurden, so daß nur mehr die in den Stein eingegossenen "Bley-Haften" verblieben sind." Daraus geht auch hervor, daß im 17. Jahrhundert die Tatermanns ihre einstige Bedeutung gänzlich eingebüßt haben. Man hielt sie für "drei Könige". Seltsam erscheint es uns immerhin, daß der Chronist von einem Zusammenhang der Nische mit der Inschrift

ideinbar feine Ahnung hatte.

Durch sprachwissenschaftliche Schlüsse wurde man verleitet, diese brei Gögenbildnisse mit dem Einfall der Tataren (1242) in Beziehung zu bringen, was noch durch die Siegesseierlichseit, die jährlich statsfand, unterstügt wurde. In Graz wurde am 24. Juni ein Popanz versertigt, dem man den Namen "Tatermann" gab und ihn öffentlich verbrannte (Judenverbrennung). "Tatermann" war ein Spezialausdruck für Gögenbilder. Das Wort ist von Tartarus, die Unterwelt, die Hölle abzuleiten. Gin Tartarusmann (Tatermann) ist daher ein Teufel, ein Heibengott. Bei Hugo von Trimberg heißt es: "Ihr (der Heiben) Abgott als ich gelesen han — waren Kobolt und Tatermann." In mittelalterlichen Werken sinde man das Wort für Teufel oft benützt. Andererseits wurden auch die "Himmelsahrtbilder" Tatermanns genannt, um anzudeuten, daß Christus der Mann ist, der aus dem Tartarus aufgesahren ist.<sup>2)</sup> "Tatern" selbst bedeutet soviel wie vor Angst und Schrecken zittern, womit wahrscheinlich die Macht der Götter ironisiert wurde.

Welche drei Götter mögen nun die "Tatermanns" bei Sankt Stephan vorgestellt haben? Die Quellen nennen nicht immer dieselben drei Götter, die bei den alten Germanen die "Dryten" bildeten. So war ursprünglich die Dreiheit Wuotan (Wodan), Donar und Zin; während die beiden ersteren weiters belassen wurden, erscheint als dritte Gottheit bald Loki, Fre oder Freha und Saynot. Die Grundswesen dieser Dreiheit sind der Kriegss, der Donners und der Fruchtsgott. Die Slawen besaßen auch eine Dreigöttermacht. Daß die drei Göten hier unter Gitter gesteckt wurden, ist umso interessanter, da man damit wohl auf den Triumph der christlichen Kirche über den heidnischen Götenstenst hinweisen wollte. Man dachte sich die "Göten"

förmlich eingesperrt, etwa wie im Narrenkotter.

Im Wiener Bolksmunde lebt eine ultige Sage, die eine ziemlich klare Andeutung der einstigen Existenz der drei Götzenbilder enthält. Vor uralten Zeiten, heißt es, da trieben in und um die Stephans=

1) Daß diese Ableitung die einzig richtige ist, beweisen viele mitteralterliche lateinische Gedichte, worin das Wort wiederholt vorkommt. Bgl. Piper. Wythologie l. 195 sf, 239, 281, 285, 289, 308.

<sup>2)</sup> Bgl. ben 49. Jahresbericht vom Jahre 1886/87 bes hiftorischen Bereines in Bamberg, worin ein Aufsat über ein himmelfahrtsbild erschienen ift, bas-"Tatermann" genannt wurde.

firche drei Tenfel ihr arges Spiel. Man nannte sie Luziferl, Spirifankerl (ober Spazifankerl) und Springinkerl. Luziferl war der tollste und gefährlichste unter ihnen, und ihm legt man auch zur Last, daß der zweite Turm unaußgebaut geblieden ist. Um zu verhindern, daß der Turm vollendet werde, begab sich nämlich Luziferl eines Tages verkleidet auf denselben, lockte den Banmeister unter einem Borwande zu einem Borsprung des Baues, von wo er ihn hinabstürzte. Das ist eine Bariante zur bekannten Teufelssage. Man verfolgte den bösen Luziferl, die es endlich gelang, seiner habhaft zu werden. Bald daranfting man auch den Spirisankerl und den Springinkerl ein, die im Dome fortwährend herumsprangen und den Ckäubigen allerlei Bosheiten antaten, und steckte schließlich alle drei bösen Geister in den Käsig an der Kirchenwand, aus dem sie sich nicht befreien konnten, dis sie zu Stein wurden.

Aus dieser Sage, die aus dem Volke stammt, erhellt, daß man vor Jahrhunderten die drei Steinbilder als drei Teufel oder Götzen (Tatermanns) betrachtete und daß sich diese Tradition parallel mit der jüngeren von den "drei goldenen Königen" bis am heutigen Tag

erhalten hat.

Der Ausdruck Tatermann ist als Spottbezeichnung für heibnische Götter, Hausgeister, für den Wassermann, im weiteren Sinne für Schneemann, Theaterpuppe usw. in den Alpenländern und auch bei den Slawen sehr verbreitet.<sup>3)</sup>

#### Das Geheimzeichen eines Wiener Poeten.

An der linken Außenwand des Ablerturmes der St. Stephanskirche befindet sich das Grabdenkmal des berühmten Humanisten und gefrönten Dichters Konrad Celtes. Auf dem Gestins des Denkmales steht:

DEO. OP. MAX.

Neber demselben ist das Porträt des Gelehrten mit seinen Büchern abgebildet. Links und rechts hängen Früchtegewinde herab. In der Mitte des Steines hängt ein Lorbeerkranz mit einem Kreuzsymbole, das mit der ganzen Inschrift hier wiedergegeben erscheint:

Con. Celti. Protvcio. Poe. Ostrofranco. Ex. Testamento. Pie. Positum.



### Ob. Ann. Christi, M. D. VIII, II. Non. Febr. Vixt. Ann. XLVIII. DI. III.

1) Bgl. Der Dornauszieher und Wiener Dombausagen.
2) Das Borbild ber Versteinerungssagen ist wohl im antiken Niobemotiv zu suchen. Bgl. Mailly, Sagen aus Friaul u. d. Julischen Alben. Leipzig 1922, Nr. 134.
3) Bgl. Bernaleken, Wythen und Bräuche in Desterreich. Wien 1859, S 68.
his 75, 205, 279, wo auch einige Tatermannsreime wiedergegeben sind.

Was an dieser Inschrift großes Interesse erweckt, ist die heidnische Weihformel "Deo. Op. Max." und das gleichschenklige (griechische) Kreuz mit den in den vier Feldern angebrachten Buchstaden V. I. V. O., das

von des Poeten Ehrenkranz umschloffen wird.

Denkmäler mit gleichem Symbole existieren nur wenige. Das bekannteste ähnliche Denkmal ist das des Weisen Pomponius Laetus in Rom, der ein Gesinnungsfreund des Celtes war, was hier gleich erwähnt sei. Das Symbol birgt das Mysterium einer geheimen Ge-lehrtengesellschaft aus der Renaissance, die sich "Kömische Akademie" nannte.

Zum besseren Verständnisse der großen Bedeutung des Heilzeichens dieser Verbindung sei hier eine kurze Skizze über die Gründung und das Gedeihen diese Akademie wiedergegeben. Große Verdienste um die Erforschung dieser, in damaligen Areisen anfangs völlig unbekannten Geheimgesellschaft haben sich der berühmte Archaeologe De Rossi und in neuester Zeit der äußerst rege Kultursorscher Dr. L. Keller in

Berlin erworben.1)

Konrad Celtes wurde am 1. Februar 1459 als Sohn eines Bauern, namens Pickel, zu Wigfeld bei Würzburg geboren. Schon in jungen Jahren zeigte er großen Wiffensdurft und frühzeitig begann er ein Wanderleben zu führen. Noch nicht 30 Jahre alt, hielt er Vorlesungen über alte Sprachen und Dichtkunst. In Nürnberg wurde ihm im Jahre 1487 die Ehre zuteil, nach damaliger Sitte vom Kaiser Vriedrich, dem Vater Maximilians, zum Dichter gefrönt zu werden. Besonders hervorgehoben muß seine Komreise werden. Dort trat er in engeren Versehr zur Kömischen Akademie und speziell zu deren Vründer, dem bereits erwähnten Pomponius Laetus. Nach kurzem Aussenhalte in der ewigen Stadt reiste Celtes zurück nach dem Korden, berührte Böhmen, Schlessen, Polen und kam selbst dis nach Lappland, wo er geodraphischen Studien oblag.

Kaiser Maximilian I. berief ben Gelehrten nach Wien. Hier wirkte er als Lehrer ber Philosophie und anderer Disziplinen. In bem vom Kaiser im Jahre 1502 gestifteten "Colegium postarum et matematicorum", das sich im ehemaligen Sankt-Annakloster in der Annagasse, befand, wurde Celtes Vorstand, womit das Chrenrecht verbunden war, Dichter zu krönen. Er hat es nur ein einziges Mal seinem Freunde Stadius (Stad) gegenüber ausgeübt. Weit interssanter dürste die durch Celtes selbst gegründete "Gelehrte Donaugesellschaft", die "Sodalitas Danubiana" (1490), gewesen sein. Im Hause des Mitgliedes Enspiniam in der Singerstraße, Ece der Liliengasse (jett Kr. 10), versammelten sich die Mitglieder zu wissenschaftlichen Vorträgen. Das Haus hieß damals "zum weißen Roess!". Drei Inschriftsteine aus

Marmor erinnern noch an die "Donau-Gefellichaft".

<sup>1)</sup> Bgl. "Die römische Atademie und die altchristlichen Katakomben" von Dr. Ludwig Keller, Berlin 1899.

Celtes blieb ledig, war aber nicht weniger als viermal unglücklich verliebt. Er ftarb in Wien im Jahre 1508 und wurde im

Stephansbom beigesett.1)

lleber die engere Verbindung der gelehrten Kömischen Afademie in Kom hat man mangelhafte Aufzeichnungen. Der anfangs streng geheime Verein verstand es, seine Mysterien, seine eigentlichen Ziele, Riten und die Symbolik seines Kultus so sehr zu verheimlichen, daß man erst auf Umwegen mit großer Nähe einiges von seiner Organisation entdeckte. Sanz allgemein mag erwähnt sein, daß fast alle mittelalterlichen italienischen Akademien in ihren Formen und Zielen eine große lebereinstimmung mit denen der Gelehrtenschulen der Antike

und des Neuplatonismus aufweisen.

Längere Zeit hindurch stand der Kömischen Afademie ihr Stifter B. Laetus als Leiter vor. Pomponius Laetus ift der Deckname des Fürsten Sanseverini, der im Jahre 1428 zu Dianium geboren wurde. Anfangs nannte er sich Petrus von Calabrien, später benützte er den Namen Giulio Pomponio Leto. Das reiche fürstliche Elternhaus verließ er mit den derühmten Worten: "Eure Wünsche kann ich nicht erfüllen, lebet wohl!" und wandte sich zuerst nach Sizilien, dann zog es ihn nach Kom zu dem Weisen Laurentius Vallas († 1457), der als Vorstand einer "literarischen Sozietät" genannt erscheint. Nach Vallas Tode besuchte Laetus den Korden und Griechenland und nach langer, gefahrvoller Wanderschaft nach Kom zurückzekehrt, kauste er ein Haus auf dem Esquilin. Ginen Teil seiner Käume benützte er als "Museum" für Vilder und Altertümer. Außerdem besaß er am Quirinal einen Weinderg, den er selbst bebaute.

Anfangs hielt die Kömische Akademie ihre Versammlungen im Museum des Laetus ab. Laetus erscheint hier als "Pater Gymnasii" und das Kollegium nannte sich mitunter "Docta cohors" oder "Secta Pomponiana", deren Mitglieder wie Brüder untereinander lebten. Ueber die Verfassung des Kollegiums ersährt man leider nicht viel. Immershin steht sest, daß die Brüder einmal im Jahre ein Bundessest abhielten, und zwar am Gründungstage Koms (21. April). Wie die Angehörigen der übrigen Akademien hatten sie ihre Brudernamen, ein Heilzeichen, ein Grüße und Erkennungswort und die Zusammenkünste wurden um

Mitternacht vereinbart.

Als nach dem humanistisch gesinnten Bapste Bins II., Paul II. den Thron Petri bestieg, wurde vermutet, daß die mittlerweile öffentlich bekannt gewordene Römische Akademie politisch gefährlich sein könnte. Besonders das Führen "neuer Namen" brachte sie in den Berbacht der Häresie. Im Jahre 1468 wurden zwanzig Brüder gefangen und in die Engelsburg gebracht. Ein Teil der Mitglieder, rechtzeitig

1) Conrad Celtis. Bon J. B. Kaltenbaeck. Dest. Zeitschrift für Geschichts- u. Staatskunde, 1835, Nr. 49. Aschbach, Conrad Celtes und Hartselber, der Humanist Celtes als Lehrer, nach Jahrbuch für Philosophie und Pädagogik, Bd. 128, 1883.

gewarnt, ergriff die Flucht. Laetus selbst befand sich damals noch in Benedig, wo er seit drei Jahren im Palazzo der Patriziersamilie Cornaro ledte, sodaß der Papst seine Auslieserung verlangen mußte. Laetus saß ein Jahr in der Engelsburg und wurde dann mit seinen Genossen wieder in Freiheit gesett, da man zur Uederzeugung kam, daß Laetus "ein Mann ohne Arg sei, der nichts Böses im Schilde führe". Auch andere Umstände führten zur Besreiung der Akademiker herbei.

Go viel weiß man, daß die Römische Atademie einen Rult trieb. ber von Blatonismus fehr ftart beeinflußt ward. Ihre Anhänger befräftigten, daß im 1. Kapitel des Johannesevangeliums alle Weisheit zusammengefaßt und enthalten sei. Dieses Kapitel wurde nächtlich im Beiligtum der Atabemie verlefen. Die ichonen Evangeliumworte gehören ja zu ben bedeutenbften ber beiligen Schrift. Fast alle mittelalterlichen Geheimsetten und in neuerer Zeit die Freimaurer betrachten das Rapitel als ihren Glaubensartitel und ber Suchende in der Johannismaurerei leiftete barauf feinen Gib. Damit foll nur auf bie Herberlieferung ber Mpfterien in ben Geheimfozietäten hingewiesen werben. Die Atademiter hielten den Allmächtigen als ben allgütigen Bater feiner Schöpfung und Geschöpfe und nannten ihn ben "all= mächtigen Baumeifter", womit wieder beleuchtet erscheint, daß im 15. Jahrhundert biese Bezeichnung für Gott in ben Mysterienschulen üblich gewesen ift. Blato nennt Gott ben Weltbilbner, mas auf bas= felbe hinausläuft. Jedenfalls murbe damit die Hervorhebung der allegorifchen Seite bezweckt. Laetus predigt die Unfterblichkeit ber Seele. Blato basselbe. Gs sei ausdrudlich bemerkt, bag bie Bertreter ber Römischen Akademie sich mit Rachbruck als echte Chriften befannten.

Bei seinen Nachforschungen in ben römischen Katakomben hat De Roffi die Entbedung gemacht, daß das Rollegium ber Römifchen Atademie gleich ben erften Chriffengemeinden, fich häufig in unterirdischen Säulenhallen (Loggien, Katatomben) versammelte. De Roffi schilbert in seiner "Romana sotteranea cristiana" (Roma 1864) ein= gehender, wie er zu feinem großen Erstaunen in einer unterirdischen altdriftlichen Grabkammer mit Rohle gemachte Notizen ber römischen Atademiter fand. Unter ben vielen Notizen fei die intereffanteste bier miedergegeben: "1475 XV KL FEB Pantagathus Mammeius Papirius Minicinus Aemilius Unanimes Perscrutatores Antiquitatis Regnante Pomp Pont Max Minutius Rom Pup Delitie." Richt weit bavon fteht, gleichsam wie zur Erläuterung der vorigen Inschrift: "Pomponius Pont Max. — Manilius Ro Panthagatus Sacerodes Academiae Rom " Aus den Inschriften entnimmt man, daß Pom. Laetus zweimal Pontifex Maximus und ein andermal Sacerdos Academiae Romanae ae= nannt wirb.

Als Sixtus im Jahre 1471 ben päpftlichen Thron bestieg, tauchte die Akademie wieder auf, und zwar sozusagen öffentlich und unter Begünstigung der Kirche. Katholische Priester, ja selbst Bischöse wurden Mitglieder des Gelehrtenvereines und im Jahre 1483 waren beim Bundesmahle nicht weniger als sechs Bischöse und viele Priester anwesend. Die erneuerte, vermutlich von geheimen Wesen äußerlich gereinigte Akademie erhielt selbst Privilegien und Rechte. Dadurch gelangte der akte Laetus wieder zu hohem Ansehn. Das Glück war nur von kurzer Dauer. Unbekannte Ginbrecher übersielen eines Tages sein Haus und plünderten alle seine Handschriften. Laetus war untröstlich. Noch einmal reiste er über die Alpen und nach Kom zurückgekehrt, seste er seine Lehrtätigkeit fort.

Im Jahre 1486 erschien Konrad Celtes vor dem "Ehrwürdigsten" und "Weifen". Celtes stand mit den Mitgliedern der Akademie in inniger Beziehung. Es obwaltet mithin kein Zweifel, daß er in die Mysterien der Schule eingeweiht und Mitglied berselben wurde.

Bomp. Laetus ftarb am 9. Juni 1498. Zu seiner Leichenfeier sandte Papst Alexander VI. seinen Hofstaat. Auf der Höhe der Kirche Ara Coeli wurde der Fürst, das Haupt mit einer grünen Lorbeerfrone bekränzt, beigesetzt.

Auf bem Grabstein des Laetus ließen die Freunde folgende

Inschrift anbringen:

Hic jacet exigua Laetus Pomponius urna, Cujus honos pulsat utrumpue polum. Laetus erat Romae vates sublimis et idem Rhethor, nunc campis laetior Elysiis.

Das Symbol auf dem Grabbenkmal des Pomp. Lactus, das von seinen Anhängern besorgt wurde, enthält das Glaubensbekenntnis der römischen Akademie deren Oberhaupt er war. Da nun Celtes ganz dasselbe Zeichen auf seinem Denkmale an der Stephanskirche hat, so deweist eben dies, daß er auch ein Mitglied der Kömischen Akademie war. Wie erwähnt, war die Lehre der Unsterdlichkeit überhaupt einer der geheiligtesten Glaubenssäße der Kömischen Akademie. Als Symbol dieses Dogmas wurde das griechische Kreuz gewählt, ein Sinnbild, das ohnehin in der Christengemeinde schon seine Würdigung hatte. Mit dem Kreuzsymbol hängt das Mysterum der Unsterdlichkeit zusammen. Darin spiegelt und spielt sich das ewige Drama des Erdenund Weltlebens, des Lebens der ewigen, unergründlichen Gottheit und der sterblichen Menschheit in Zeit und Kaum ab. Alles auf Erden ist im Wechsel, dem Tode unterworsen, alles gehört zur ewigen Kette,

zu dem ewigen Rade des Kampfes zwischen Leben und Tod. Der senkrechte und wagrechte Schenkel des erhabenen Symbols bilben die beiden Pole, die miteinander den Kampf bestehen, dem sie die Beränderung der Dinge in der Welt bezwecken. "Das griechische Kreuzenthält die hohe und verborgene Lehre der Natur in ihrer Gänze," dachten die Akademiker, als sie es erwählten. Die eingelegten Buchstaben V, I, V, O bekräftigen nur diese symbolische Sprache des Kreuzes, denn sie bedeuten nichts anderes als "vivo", das heißt "ich lebe!" Mit anderen Worten: "Obgleich ich tot bin, sebe ich doch; ich glaube an die Unsterdlichkeit meiner Seele." Somit wurde das Seelendogma der Akademiker auf die schönste Weise den denkenden Außenmenschenkundegeben.

Was die Weiheformel "Deo. Op. Max." auf Celtes Denkmal anbelangt, sei bemerkt, daß der Brauch einer Weiheformel an Grabbenkmälern sich auß der Antike erhalten hat. Das D. M. (Diis Manibus) und ähnliche Formeln der Alten wurden den "verklärten Geistern der Abgeschiedenen" gewidmet, während daß spätere Christentum diezelben Gott geweiht hat, so daß beispielsweise D. M. im letzteren Falle "Deo Maximo" (dem höchsten Gotte) bedeutet. Unsere ergänzte Formel "Deo. Op. Max." heißt zu deutsch: "Dem allmächtigen, höchsten

(Sotte"1)

Auf dem Denkmal des Celtes gewahrt man den Lorbeerkranz des Dichters, das Birret (birretum), den akademischen Würdegrad andeuten, die Früchte die er geerntet hat, drei Bücher der Weisheit und

zwei Säulen.

Die verdiente Beachtung möge auch die berühmte Celtes-Ciftula (Cifta, Kästchen) finden. Diese Ciftula, in ihrer Grundform ein einstacher Würfel von je 31 Zentimeter Länge, ein Schatz der Wiener Universität, besitzt schöne Temperafarbenbilder, Wappen und Allegorien. Auf dem Deckel ist in einem weißen Schilde das Heilszeichen des Celtes, das griechische Kreuz mit dem Worte "vivo" eingezeichnet. Vermutlich pflegte Celtes dei Ledzeiten dieses Symbol zu tragen und damit auch seine Handschriften zu versehen, wie es in damaligen Zeiten üblich war. In der Cista, die heute leer ist, wurden einst die nun derschwundenen Insignien der Dichter-Krönung, Kranz, Szepter, King und Hut auswahrt.

### Die vier "Gekrönfen".

Die Haupthütte der Wiener Steinmesbruderschaft bestand von alterscher in dem sogenannten Schulhause, Curathaus, von St. Stephan. Im Jahre 1859 übersiedelte sie in das neue, in reiner Gotik erbante Innungshaus in der Wolfengasse, einer Sachgasse des Fleischmarktes.

<sup>1)</sup> Bgl. Die heidnische Weihesormel D. M. von Ferd. Beder. Gera 1881. — Bei St. Stephan hat auch das Denkmal des Bischoss Johann Faber († 1541) die Weihsormel D. O. M.

Im Archiv der Genoffenschaft sind die meisten Akten und Pläne der Bauhütte zu St. Stephan bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts aufgehoben; einige Pläne der Stephanskirche sind auch in Verwahrung des Archivs der Stadt Wien.

Das kostbarste Objekt der alten Banhütte ist ein Kasten. Auf seinen änßeren Flügeln bemerkt man den Reichsabler, umgeben von den Wappen Ungarns, Böhmens, Oesterreichs und Mährens. Deffnet man die beiden Flügel, überrascht uns auf ihrer Innenseite folgende aus der Heiligengeschichte bekannte Legende:

"Zu der Zeit als Diocletiano, der abgöttische Kahser regiert, da lebten auch diese vier Künstler; als Claudius, Nicostratus, Simdhorianus und Castorius. Dise waren geschickte Stainhauer von mancherlei Arbeit, destwegen waren sie hoch in Ehren, weilen aber Cristen waren und hielden das hailige Creix hoch zu Ehren, Machtens auch allzeit über ihr Arbeit zu Worgens, wann sie wolden Ansangen. Als aber die Philosophus solches vermerkten, hielden sie start dei dem Kahser Diocletian an, das man solbe darzu zwingen, daß sie auch iren Gott der Sonne solben anpeten, welches sie durchaus nicht thun wolden, sondern bliben beständig an Jesum den Gekreizigten, dahero der Kahser erzürnt und lies sie hart peinigen; letztlich liese er sie alle vier lebendig zu plehen Druchen in das wasser versenken, als man zählt Anno zweihundert und neine, den Achten Kosember, nachher über Etliche 40 Dägen wurden sie wider sampt den pleien Druchen gefunden und erhebt durch einen Christen und dia Lamana zu Kom begraben."

Im Inneren bes Kastens ist eine große Tafel in Angeln augebracht. Darauf ist das Bild Mariens auf der Moudsichel gemalt. Kechts und links sind je zwei der vier Patrone der Steinmehen mit dem Heistigenschein und ihren Namen. Unter dem Bilde reiht sich die Meister-Steinmehtafel der Wiener Hütte von den ältesten Zeiten dis zum Jahre 1628. Ein zweiter, äußerlich gleicher Kasten enthält die Fortsehung der Meistertasel, die freilich dis zum 14. Jahrhundert als fraglich richtig gehalten wird. Hormaner erwähnt in seiner Geschichte Wiens (S. 246), daß diese Tasel um 1600 von Hunger nach älteren Aufzeichnungen zusammengestellt und im Jahre 1641 durch Hans Gerstorfer restauriert wurde.

Das Interessanteste in der Legende und auf dem Bilbe ist die Erwähnung der vier Gekrönten und ihre Darstellung, die noch des Näheren berücksichtigt wird. Diese vier Baukünstler und Märtyrer unwebt ein ganzer Legendenkranz, zumal sie nicht in allen Bauhütten dieselben Namen tragen und mitunter sogar statt ihrer vier nur drei Batrone erwähnt werden.

<sup>1)</sup> Ein Abbrud bes Meisterverzeichnisses befindet sich im Berke "Die Bauhütte bes Mittelalters in Deutschland" von Carl Heibeloff, Rurnberg 1844. S. 30.

Die altitalienischen Bauleute berehrten Sylvan, Mercur und Mars, für welche Gottheiten sie eigene Tempel (3. B. zu Reginn) erbauten. Durch die Verbreitung des Christentums nahmen auch die Bauleute nach und nach die neue Lehre an. Es ist möglich, anzunehmen, sich auf die Legende stügend, daß vier Bauleute für die erste Christenheit Hervorragendes geleistet haben und deshalb verfolgt wurden. Die Legende erzählt, sie hätten zwar alle möglichen Bilderwerke von Siegesund Liebesgöttern verfertigt, aber eine Statue des heidnischen Heilands wollten sie nicht unter ihren Meißel nehmen, weshalb sie zu Tode gemartert wurden. Man nannte sie vier Gekrönten, weil auf ihren Gräbern vier Kronen erschienen wären; nach einer zweiten Bersion, weil man lange Zeit ihre Namen nicht erfahren konnte. Sie sollen im Cömeterium der Labicana beigesest worden sein.

Mancherlei Umstände beweisen, daß vier "gekrönte" Märthrer besonders verehrt wurden, wenn auch in der Religionsgeschichte nicht alle näher bekannt sind. Selbst in den Actis Sanctorum heißen sie bloß: quatuor coronati palma martyrum. Ihr Fest fällt auf den 8. Kovember. In der Rähe des Lateran in Kom erhebt sich die Kirche der S. S. quattro Coronati, die Severus, Severianus, Carpophorus und Victorinus genannt werden. In einer an dieser Kirche angebauten S. Silvestro-Kapelle verehrten die Bauleute fünf, ebenfalls gemarterte Heilige, nämlich Castorius, Symphorianus, Nicostratus, Claudius und Simplicius. Die ersten vier dieser Heiligen sind die bekanntesten vier

"Gekrönten" ber beutschen Bauhütte.1)

Die mittelalterlichen Bausozietäten hatten auf ihren Fahnen (labarium) ben Gvangelisten Johannes als Schuppatron und die Jungfrau Maria mit dem Kinde. Biele Hütten stifteten den vier Gefrönten Altäre, die bald die vier Namen der vier Märthrer in der Kirche der quattro Coronati, bald wieder jener von San Silvestro trugen. Heideloff versucht in seinem Werke, S. 23, diese Erscheinung dahin zu erklären, daß die einzelnen Bauhütten ihre Schupheiligen selbst erwählt hätten, was dei Innungen, Vereinen sehr oft vorzukommen pflegte. Damit erklärt sich auch der Unterschied in der Jahl der Patrone. Die falsche Schreibart hat auch zu Namensänderungen beigetragen, wie man sich aus den Urkunden überzeugen kann.

In einigen Ordnungen der Bauleute werden nur drei Gekrönte erwähnt: Claudius, Christerius oder St. Rolandus, Wunibaldus, Modualdus. Nach Heideloff waren die letzten drei keine Märthrer, aber gleichviel eigentliche Patrone der Bauleute. St. Rolandus war ein königlicher Brinz, der als Maurer gewirkt hat; Wunibaldus stammte auch aus königlichem Geblüt aus England und war der Bruder des Bischofs Willibald von Eichstädt. Modualdus war Erz-

<sup>1)</sup> De Rossi, J Santi quattro Coronati e la lore chiesa sul colio. (Bull. di Arch. christ. 1879, p. 45-90, ibid. 1869, p. 68.)

bischof von Trier. Wunibaldus war Stifter und Erbauer des Benebistinerklosters Heibenheim in Bahern, wo noch sein Grabmal zu sehen ist. Er wird als gewaltiger Baumeister der Kirche mit der Kelle abgebildet. Die thüringisch-sächsische Steinmehordnung vom Jahre 1462 spricht von dem "alten Haubtenrechte, das do haben gemacht die Heiligen wirdigen gekrönten Mertern, genannt Claudius, Christerius, Significamus der heiligen Drehfaltigkeit und mariam der himmlischen Königin zu Lobe und zu ehren". Aus diesen Beispielen ist zu ersehen, daß die Wahl der Patrone den einzelnen Hütten überlassen wurde.

In den Bauhütten war vorherrschend die Verehrung von vier Gekrönten. Man konnte diese Vierzahl mit den Geheimnissen der Hütte (Quadratur) in Zusammenhang bringen. Andererseits läßt sich eine Relation mit den vier Evangelisten usw. aufstellen, da ja die Vierzahl in der christlichen Mystik sich auf denselben Gedanken der vier Weltzgegenden bezieht, aus welchen das göttliche Licht, die göttliche Macht

und Wahrheit ausströmen und fich auf Erden berbreiten.

Daß die Verehrung der vier Gekrönten bei den Baulenten eine ganz besondere war, beweisen die von ihnen hoch in Ehren gehaltenen Hüttenordnungen, die ihnen mancherlei Privilegien einräumten. Das war ihr Hanptbuch, und sie hielten sich auch mit Standesbewußtsein an seine Geseke. Die vier Gekrönten sindet man u. a. erwähnt in der für die deutschen Baulente bedeutenden Hüttenordnung von Straßburg vom Jahre 1459, von Rochlik (Torgauer Urkunde) v. J. 1462, in der Throler Ordnung v. J. 1480, in den Urkunden Rudolf II. 1578 (vnd namlichen den Henligen vier gekrönten zu Ehren) und von Matthias 1613 (vnd all der Heiligen Vier gekrönten dag — sind nämlich Messen zu lesen). Die Ginleitung der Ordnung der Hüdnen Staden Sitte von Straßburg, der die Wiener Hütte unterstand, lautet: "Im Kamen des Vaters, des Suns und des heiligen Geists und der würdigen Wutter Marien und auch ir seligen Diener, der heiligen Vier gekrönten zu ewiger Gedechtnisse angesen . ."

Man ersieht baraus, daß die vier Patrone dem Glaubensbekenntnis der Steinmegen angepaßt wurden und daß diesen deren Berehrung besonders am Herzen lag. Damit wird man die Bedeutung der Legende auf der Wiener Meistertafel zu schäßen wissen, zumal derlei Inschriften

äußerst felten borkommen.

In der Halliwellschen Urkunde aus dem 14. oder 15. Jahrhundert werden die vier Gekrönten auch als Patrone der englischen Steinmeken besonders hervorgehoben. Darin heißt es:

"Ars quatuor Coronatorum.

Bitten wir nun zu Gott, dem Allmächtigen Und zur Mutter Maria, der süßen und prächtigen, Daß wir diese Artikel halten

<sup>1)</sup> Die Inschrift bazu vgl. Heideloff S. 24.

Und diese Kunkte in allen Gestalten, Wie vordem die heiligen Märtyrer vier, Die der Kunst gedient zur großen Zier, Gute Maurer, wie sie nun jemals erlesen, Steinschneider, Bildhauer sind sie auch gewesen. Werkleute waren sie, best ausgerüstet, Darum auch dem Kaiser nach ihnen gelüstet, usw."

Die Abbildungen und Stulpturen der vier Gefrönten wurden von den einzelnen Künftlern zumeift willfürlich beforgt. Die vier Gefronten des Raftens ber Wiener Bauhutte versucht Dr. Emil Befetenn in seinem interessanten Auffate "Das Innungshaus ber Baumeister und Steinmege (Die Sphing, Wien 1873, S. 162) in freimaurerischer Deutung wiederzugeben. Dem Autor fallen vor allem die Stellungen ber Gestalten auf und er meint dazu: Während die erste derselben mit einem Stabe in ber Sand gang unauffällig bafteht, hat die zweite ben zum Schritt erhobenen linken Juß so eigentümlich gestellt, daß wir sofort an den Meisterschritt erinnert werden. Dabei hat fie die Sand auf einen Tisch gelegt und halt zwischen Daumen und Zeige= finger einen etwas geöffneten Zirkel. Die dritte Figur stützt die linke im rechten Winkel geöffnete Sand auf ein Reigbrett, bas auf einem Tische liegt, und legt die rechte Hand auf die Brust. Bei schärferem Betrachten sehen wir auch, daß unter dem langherabwallenden Gewande der rechte Fuß gar nicht zu sehen ift und die Figur nur auf dem linken steht. Offenbar ift der rechte Fuß im Knie, u. zw. im rechten Winkel zurückgebogen. Die vierte Figur sieht aus, als ob sie auf die britte guschreiten wurde, um ben in ber erhobenen rechten Sand gehaltenen geöffneten Zirkel berfelben an die Bruft zu feten, zwischen bem Daumen und Zeigefinger ihrer Sand." Es ift möglich, bag biefe Interpretation zum größten Teil richtig ift, da die Ginführung in die Loge eine Nachahmung der Aufnahme der mittelalterlichen Baulente tn die Hutte ift." Wichtig find auch babei bie Attribute ber Zunft. Gine Figur halt den Stab, ben Maßstab in ber Hand, die zweite beschäftigt fich mit dem Reißbrett und die übrigen beiden halten je einen Birkel in der Sand.

Die vier Gekrönten kommen auch auf einem Siegel dieser Hitte vor. Es stammt aus dem Jahre 1651 und hat als innere Umschrift: "S. fraternitas Lapisidarum vienensiv, Austriae. Als Bilder sind die heil. Maria mit dem Kinde und die vier gekrönten Märthrer dargestellt. Ueber den vier Köpfen ließ man ihre Namen. Die äußere Umschrift des Siegels lautet: "Der Porgerlichen Steinmezen undt Mavrer Siaill Der Bauthitten Ben S. Steffan In Wien."

Die Meistertafel in Basel trägt auf jeder Seite einen der vier Gefrönten, die als Attribute Zirkel, Winkelmaß, Maßstab und Wage

<sup>1)</sup> Bgl. Findl, Geschichte der Freimaurerei, Leipzig, 1870, S. 71.

besitzen. Darunter sind folgende, aus dem Steinmegbüchlein befannte, äußerst interessante Sinnsprüche zu lesen:

1. Cirtels Runft und Gerechtigkeit Den, on Gott niemand us leit.

2. Das Winkelmaß hat Kunst genug Wenn man es brucht an ortes fug.

3. Der Maßstab hat Kunst manigfalt Wirt auch gebrucht von jung und alt.

4. Die Wog ist gar hoch zu loben Sie zeigt an ben rechten Kloben.

Diese Attribute sinden auch Erwähnung auf der Steinmetlade zu Hamburg, die nach dem Tode des letzten Steinmetzen Witgreff mit dem Bruderbuche usw. an die Hütte zu Wien überging. Dazu fanden sich nach Schauberg (II, 534) noch im Jahre 1841 dieselben Sprüche in folgender Ordnung und Fassung, die offenbar neuer zu sein scheint:

1. Das Winkelmaß hat Kunft genueg Wenn man es allzeit braucht mit Fueg.

2. Die Schrootwag zeigt an ben rechten Globen Darum ift es hoch zu loben.

3. Die Gerechtigkeit und bes Cirkels Runft Die beibe zu ergründen ift umsunft.

4. Der Maßstab ist kunftreich und fein Und wird gebraucht groß und klein.

Auf dem schönen Denkmal des Baumeisters Wolfgang Tenk (gestorben 1513) der gotischen Kirche in Stehr sind die vier Gekrönten mit einer Krone auf dem Haupte dargestellt. Der erste mißt mit einem Zirkel auf dem Reißbrett, der zweite behaut den Stein mit Meißel und Hammer, der britte behaut den Stein mit einem Spishammer und der vierte zeichnet auf einem Reißbrett. Der Grabstein ist sehr kunstvoll ausgeführt und die so seltene Beigabe der vier Gekrönten erhöht seinen archäologischen Wert.

Nach Heideloff besaß um 1840 Dr. Fr. Campe in Kürnberg in seiner Sammlung alter Gemälde ein schönes Bild von Hans Wagner von Culmbach mit der Unterschrift "Gefrönten". Es stellte drei mit Heiligenschein versehene Maurer vor, deren Namen als die bereits erwähnten Claudius, Castorius, Simplicius in Aureolen zu lesen waren. Sine Abbildung der Gefrönten ist an der Kirche "Or San Michaele" zu Florenz zu sehen, ferner nach Stieglitz an dem Denkmale des heiligen Augustin in der Kathedrale zu Pavia.<sup>2)</sup>

1) Eine Abbildung befindet sich in der Studie fiber mittelalterliche Grabdenkmale von Dr. Karl Lind (Wien 1883).

2) Bgl. die Studien über die vier Gefrönten von A. v. Cohausen und Dr. E. Wörner in "Römische Steinbrüche", Darmstadt 1876. Dr. Ig, Quatuor coronati. Mitt. d. C. E. Wien 1872, Riewel. Ueber die vier Gefrönten, Mitt. d. W. Alt. Ber. Bd. IX, 1865.

#### Wiener Dombaujagen.

Bei Betrachtung ber Wiener Dombausagen kommt der Sagenforscher zum überraschenden Resultate, daß die wenigsten von ihnen örtlichen Ursprunges sind. Es ist die Wandersage, die sich auch in die Bauhütte von St. Stephan eingeschlichen hat und die in ihrem Grund-

gebanten uralten Urfprunges ift.

Anlaß zur Lokalisterung von Kirchensagen gaben allerlei Umftände. Die Sagen selbst beschäftigen sich mit Streitigkeiten und ihren Folgen unter den Baukünstlern; sie beziehen sich auf die Heimlichkeiten, auf Kivalitäten von ehrgeizigen Baumeistern in der Bauhütte. Die Lösung schwieriger Bauprobleme versuchte man in dunklen Zeiten durch Pakte mit dem Teufel zu erklären, wozu für gewöhnlich Wandersagengut herangezogen und der Oerklichkeit angehaßt wurde. Damit wurde das Mystische und das Erhabene, das einem solchen Baue ans

haftet, umso erklärlicher und romantischer gestaltet.

Die heidnische Sage von den Walhall bauenden Riesen bekam nach Verbreitung des Christentums eine Umgestaltung in der Weise, daß an Stelle der Riesen der Teusel oder andere Spukgestalten die Rolle des Wunderbaumeisters übernahmen.<sup>1)</sup> Rackklänge aus der Mythe, wie List und Neid, Pakte usw., menschliche Schwächen, örtliche, an sich harmlose Begebenheiten gaben hinreichenden Stoff zur Gestaltung der Sagen. Die Kirche hat es auch versucht, durch Verschmelzung von heiligen Legendenbildern mit der Bausage die gewichtige Persönlichkeit des Teusels mehr in den Hintergrund zu schieden und als mächtige Bauleute Heilige, besonders den heiligen Wichael, der im übrigen eine enge Verwandtschaft mit der heidnischen Gottheit besitzt, oder sogar die heilige Maria zu glorifizieren.

Es hat aber ben Anschein, daß dieses Bestreben zum größten Teil miglang, da vermutlich dem Volke die Teufelssagen, die zum Teil mythologische Reminiszenzen aus der Heidenzeit enthalten, von wirkungs-vollerem Eindruck waren, dabei einen profanen Zug aufweisen, und der Teufel an sich eine groteskomische Figur ist, der man einen weiteren Spielraum seiner Tätigkeit einräumen kann. Und als das Faustproblem im Volke immer mehr an Bedeutung gewann, wurde es in der Bausage

geradezu jum Bormurf der Konflitte gewählt.

Die erste Bausage von St. Stephan wird durch eine Heiligenlegende beeinflußt. Der alte Baumeister Folkner beschäftigte sich mit den Plänen für den Bau der Stephanskirche. Als er einst in der Bauhütte über seinen Rissen in Gedanken vertieft saß, erschien ein

<sup>1)</sup> Bgl. Simrod, Handbuch ber beutschen Wythologie, Bonn 1855, S. 60 ff., Nork, Wythologie der Bolkssagen, Stuttgart 1848, S. 11 ff, 105, Dr. Otto Henne-Am Rhyn. Die deutsche Bolkssage, Wien 1879, S. 384 ff. — Es wäre versehlt, alle Teuselssagen von der heidnischen Wythe abzuleiten. Viele Teuselss- und Geisterlagen entstanden aus dem mitteralterlichen Hexenaderglauben. Im sibrigen hat die christliche Begende diese Spukgestalt im Bolke auch sehr belebt.

blonder Jüngling und erfuchte ihn um Aufnahme als Gefelle, Folfner nahm ihn auf und hatte es nicht zu berenen, benn ber neue Gefelle war in der Baukunft so erfahren, daß er mehr als der Meister ichaffen tonnte. Schon nach bier Jahren ragten bie beiben Turme, nämlich bie "Heibenturme", empor und ber Ban war vollendet. Da begehrte ber Gefelle seinen Abschied. Folkner fiel es schwer, ihn zu entlassen, ber Jungling ließ fich nicht gurudhalten, mit ber Begrunbung, bag er noch bei anderen Kirchenbauten feine Tätigkeit entfalten muffe und versprach schließlich dem alten Meister, ihn bestimmt noch einmal zu besuchen. Nach Jahren erkrankte Folkner und war seinem Ende nabe. Da fiel ihm ber teure Gefelle ein und er klagte, baß jener auf fein Beriprechen vergeffen habe. Kommt er zu fpat, fo wird es ihn ichmerzen, an feinem Grabe zu ftehen! Ploglich hörte ber fterbenbe Meifter eine himmlische Mufit in seinem Zimmer und bor ihm ftand fein geliebter Gefelle, jugendlich wie bamals, im schimmernben Gewande und mit einer Lilie in ber Sand. Glüdlich und boch bitter lächelnd blidte ber Meifter auf die Erscheinung und ertannte nun, wer ber Gefelle mar, ber beim Baue ber Kirche fo werktätig war. Es war ein Engel, ein himmlischer Baumeister. In dieser Sage erscheint als Wundermaurer ein Beiliger, nach einer zweiten Faffung Chriftus felbft an Stelle bes obligaten Teufels. Die Sage umhüllt die fromme Moral, daß bem tugenbfamen Baumeifter bie Silfe vom Simmel für bie Emigfeit beilfamer als jene bes Teufels ift.

Diese schöne Sage hat insoweit einen profanen legendären Anstrich, als Baumeister Bolker im historisch freilich nicht einwandsreien Berzeichnis aller Bau- und Steinmermeister von Wien unter Punkt Verwähnt wird: "Im Jahre Christi 1150 war in der Wienerstadt die Kirche allerheilig erbaut worden, von Heinricus dem Ersten Herzog von Desterreich und ist darüber Bau- und Werkmeister gewesen Octavian Folkner von Krakau in Polen und hat das ganze Werk Steinhauen und Mauern geführt." Folkner (Volkhner, auch Volkherr) schreibt man den Bau des Mittelteiles der Westseite und der beiden Heidentürme zu, letztere wahrscheinlich in ihrer ursprünglichen Anlage.

Die Persönlichkeit des Baumeisters Vilgram (1495—1512 oder 13), der ein hochbegabter und ehrgeiziger Künftler war, hat besonders iagenbildend auf die Ueberlieferung gewirft. Nach einer Baulegende soll Pilgram, nach dem Ausbaue des Hochturmes, auf den jungen Werkmeister Hans Buchsbaum neidisch gewesen sein, als dieser dei dem Aufbau des zweiten Turmes eine höhere Kunst zu beweisen schien. Pilgram soll ihm einen falschen Balken gelegt haben, der Buchsbaum zum Absturz gebracht habe. Das ist ein typisches Sagenbild für Bauleute, die angeblich der Ehrgeiz und Stolz in fortwährendem Zank und Hader leben ließ. Jedenfalls ist die Sage mit dem Werkstreit beim Baue von St. Stephan und wahrscheinlich auch mit dem Absturz eines Turms

knaben im Jahre 1562 in Zusammenhang zu bringen.1) Im Jahre 1512 geriet der Ausbau des Nordturmes ins Stocken. Meifter Derl hat im Sahre 1511 als letter baran gearbeitet. Daß biefe Arbeit bamals eingestellt wurde, hängt auch mit dem Streit zusammen, der zwischen der städtischen bürgerlichen Steinmegen= und Maurerinnung und der Bauhütte ausbrach, die bem großen, beutschen Bunde angehörte. Derl hielt sich an diese, Pilgram an jene. Die Steinmegen ber Bauhütte streikten. Derl, eifersüchtig auf Pilgram, bot seine Entlassung an, was auch zutraf. Pilgram vollendete dann den Orgelfuß der von Derl begonnenen nördlichen Orgelbühne und hat sich dort auch bilblich verewigt. Die Leitung der Bauhütte übernahm Meifter Michael Dichter.2)

Gine zweite Redaktion der Sage von Buchsbaum's Tod, die in den "Romantisch historischen Skizzen aus Oesterreichs Vorwelt" (Wien 1837, S. 219) erzählt wird, bezeichnet nicht Pilgram, sonbern Beter von Brachatik als Baumeister und erwähnt einen boshaften Altgesellen. niemand anderer als der leibhafte Tenfel, der auf den jungen Buchsbaum boje war, weil er in der Hütte fich äußerst versöhnlich zeigte und die Berüfte besonders gut aufzustellen verstand. Der Altgefelle beschloß im Geruft eine Falle zu legen und Buchsbaum bineinzuloden. Gines Abends zeigte er fich im Mondichein auf bem Geruft. wo Buchsbaum fich befand. Erstaunt über die Erscheinung, eilte Buchsbaum zu ihr, um fie zu erkennen und geriet wirklich in die Falle. Ms er stürzte, wurde die Gestalt des Altgesellen riesengroß und verichwand sodann unter Sohngelächter. Buchsbaum tonnte fich auf einem unteren Berüft retten und erlitt nur einen Beinbruch,3)

Diese Teufelssage teilt übrigens Raltenbach in seinen "Marien= fagen" in einer anderen Faffung mit. Buchsbaum war in Maria, ber Tochter des Meisters Beter von Brachatik, verliebt. Der Meister wollte jedoch von diefer Verbindung nichts wiffen und ftellte deshalb Buchs= baum die Bedingung auf, er wurde die Zuftimmung zur Che nur geben, wenn er in einer bestimmten Frift ben zweiten Turm bei St. Stephan erbauen würde. Buchsbaum wußte fich nicht zu helfen. Da erschien ihm der Teufel, ber ihm Silfe versprach, aber seinerseits bie Bedingung aufstellte, er burfe, solange er beim Baue tätig sei, niemals ben Namen bes herrn, ber heiligen Maria ober eines Beiligen aussprechen. Gines Abends befand fich Buchsbaum auf bem Turmbaue und wie er hinab auf den Plat blickte, glaubte er seine Maria zu sehen und rief ste freudevoll an. Kaum hatte er den Namen Maria ausgesprochen, ericien hinter ihm der Teufel, der ihn in die Tiefe ichleuderte.

2) Bgl. Berger. Der Dom zu St. Stephan in Wien, Trieft 1854, S VII. ff. R. Kralif und H. Schlitter. "Wien", Wien 1912, S. 207.

3) Bgl. auch Der Dornauszieher.

<sup>1)</sup> Bgl. Der Dornauszieher. — hier sei noch ein zweiter, viel älterer Unglücksfall erwähnt. Beim Bau bes Hochturmes wurde Baul von Tirna im Jahre 1389 durch ben Fall einer Leiter erschlagen (Perger, S. 10).

Mit derlei Teufelssagen, die man allerorts findet, hängt auch die Benennung der "Teufelstürme" zusammen. In vielen Fällen ist die dazu gehörige Sage verloren gegangen und der Name des Turmes erhalten geblieben. Während man die Sagen der Teufelstürme zu Bamberg (der nordweftliche Turm) und des Stiftes Hang sowie des Domes zu Würzdurg kennt, ist die Sage des "Teufelsganges" zu St. Stephan in Wien (der enge Gang, der zur großen Glocke im Turm führt) nicht bekannt. Möglicherweise haben die Enge und Finsternis dieses Ganges zu dieser Bezeichnung verleitet. Der Benennung der Heibentürme (Wien, Regensburg usw.) legt man allerlei

Urfachen zugrunde.

Der Ban des unvollendeten Turmes konnte vor allem aus Geldmangel nicht fortgeführt werden. Die Begründung dieses Stillstandes fand der Bolksmund in Sagenbildern, die nicht schwer zu sinden waren. Noch heutigentags spricht man, daß der Turm dem Teusel verschrieden sei und nie aufgebaut werden könne. Diese Lösung sindet man bei den meisten unausgebauten oder später vollendeten Türmen (Kölner Dom, Frankfurt, Um, München). Interessant ist hervorzuheben, daß in der letzten Sagenfassung das Faustproblem besonders klar hervorztritt. An dieser Stelle sei auch erwähnt, daß die meisten Türme ihren Handsgeist haben, der den Türmer ausmerksam macht, den Stundenglockenschlag rechtzeitig zu besorgen. In Rethel Totentanzbildern ericheint in einem Bilde der Tod als Freund des toten Türmers. Er

läutet ihm die Seelenheilaloce.

Die Sagenbilber von Künftlerneib, Mifgaunft und bes Teufels Hilfe find bei den meiften großen Kirchenbauten anzutreffen. In Bremen hat der Rünftlerneid ben Bater jum Mörber bes Sohnes gemacht. Beim Bau ber Marienkirche in Krakan ift es ber Bruber. ber ben Bruber aus Reib erfticht. Sier zeigt fich ber Bergleich mit ber biblifchen Legende bon Kain und Abel fehr angebracht, im übrigen ein beliebtes Motiv in altflavischen Sagen. Gifersucht hat zwei Meister angeregt, ben Baumeifter bon St. Loreng in Nürnberg aus bem Turmfenfter schleubern zu wollen, wobei ber Zufall es wollte, bag die beiden Miffetäter felbst vom Gerüft fielen. In Arnstadt in Thuringen foll ein am Turm eingehauener Sund baran erinnern, daß er seinem herrn nachsprang, als er bon einem eifersüchtigen Baumeifter herabgefturzt wurde. Am nördlichen Gingang ber Kirche in Münnerstadt bei Riffingen ift auch ein fteinerner Sund eingemauert, ber mit einer Baumeiftersage in Berbindung gebracht wird.20 Sier burfte die volkstumliche Deutung bes fteinernen hundes, der fich möglicherweise auf ben Branch bes Bauopfers bezieht, die gangbare Suttenfage gu

<sup>1)</sup> Bgl. auch : "Die Tatermanns", Teufelssage & Kölner Dom i. "Rheinische Geschichtsblätter", II., S. 337.
2) Bechstein: Frank. Sagenschap, S. 243.

Hilfe genommen haben. Aehnliche Sagen leben in Rothenburg (Sankt Jakob), Bamberg (Peters= und Georgentor, Meisterund Geselle), Prag,

Regensburg, Rolin, zu St. Queen, Naumburg ufw.1)

Die Bausagen von St. Stephan find sehr bilberreich und ge= ftalten fich für ben Sagenforscher außerft bantbar. Wenn fie auch zum größten Teil Wandersagengut find, das hiftorischen Bersonlichkeiten ber Bauhütte angedichtet wurde, fo besitzen fie immerhin jenen volks= kundlichen Wert, daß sie in vielerlei Fassungen konstruiert erscheinen und jene Gigenschaften ber Bauleute besonders icharf charafterifferen, bie zu ben begreiflichen und verzeihlichen Schwächen ber schaffenden Rünftler gehören. Die Berwicklung ber Bauleute mit bem Teufel bringt, wie bereits hervorgehoben, auch das Fauftproblem in Erinnerung, das als Phantom ibealer Ziele, die ans Wunderbare grenzen, die Strebenden in den Abgrund ihrer Träume fturzt. Die Bauleute der Sage geben an ihrem Ehrgeig, an ihrem Reid und haß und im Beifte bes Bolfes, mitunter an der unmöglichen Berwirklichung ihrer Hoffnungen zugrunde. Man konnte aus bem Ausgang ber Gefcheh= niffe jenen fritischen Gedanken resultieren, ben bas Bolt jum Ausbrud gebracht hat, indem es jene Männer, die berlei Wunderbauten erstehen laffen, zu den Uebermenschen rechnet, die nur in der Welt der unfti= ichen und mythischen Geftalten ber Sage zu finden find und baher ihre Beziehung zu himmel und Solle als bentbar erfcheinen lägt.



<sup>1)</sup> Perger, S. 99, Anm. 66.

# Inhalt.

|            | The state of the s | Seite |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1.         | Der Regelschub                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5     |
| 2.         | Groteste Steinbilder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8     |
| 3.         | Der Heiland am Westportal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14    |
| 4.         | Die romanische Vorbaublastif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 17    |
| 5.         | Der Dornauszieher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 21    |
| <b>b</b> . | Die "Catermanns"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 25    |
| 7.         | Das Beheimzeichen eines Wiener Boeten .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 30    |
| 8.         | Die vier Gefrönten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 35    |
| 9.         | Wiener Donibaufagen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 41    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |

D000

Bon Union Mailly erichienen folgende Schriften:

## Katholische Rosenkreuzerei.

Mit einem Statutenbuch katholischer Rosenkreuzer aus dem 18. Jahrhundert in Alk-Desterreich. Johannes Baum Verlag, Pfultlingen 1921.

# Sagen aus Friaul und den Julischen Alpen.

Dieterich'iche Berlagsbuchhandlung, Leipzig 1922.

Das mit einer Einleitung und reicher vergleichender Sagenliteratur versehene Werf enthält über 300 Sagen, Bolfsüberlieserungen usw. aus ganz Friaul, Görz, Bobsabotino, Monte Santo, Tolmein, Nirchheim, Wochein, Idria, Beldes, dem Karste, Duino, Triest und Umgebung, Istrien usw. und ist die erste Sagensammlung aus Julisch-Benetien. — In Wien zu beziehen bei H. Kirsch, I. Singerstraße 7.

# Der Tempelherrenorden in Niederöfferreich

in Geschichte und Sage. Schulbücher-Verlag, Wien 1923.

Bur Geschichte ber Tempelherren in Nieberöfterreich. — Archaeologische Templerforichung. — Templersagen. — Biographische Nachweise und Erganzungen zu ben Sagen.

**D00** 

The second district district and the second 200 2017年中国 1018年 101

